

دستور

(۱۴)

# شامہ اہریت



کتب خانہ احمدیہ حامع مسجد دہلی  
کتابخانہ احمدیہ حامع مسجد دہلی

# شاد آرڈر فی

یعنی وہ سیدھا اور صاف راستہ جس پر چل کر شخص ترقی اور کمال حاصل کر سکتا ہے،

مولانا احمد شام احسن صاحب کا نذر حلوی

ناشر  
کتب خانہ انجمان ترقی اردو، جامع مسجد دہلی

قیمت آٹھ آنہ (۸/-)

سال ۱۹۵۴ء

تعداد ایک ہزار

# فہرست مضمایں

|    |                                 |
|----|---------------------------------|
| ۳  | اًبتدائے سخن                    |
| ۷  | عبادت کا مفہوم                  |
| ۸  | عبادت کی غرض                    |
| ۹  | اسلام کیا ہے؟                   |
| ۱۳ | اسلام کی حقیقت                  |
| ۱۴ | ارکان اسلام                     |
| ۱۸ | پہلے رکن توحید و رسالت کا اقرار |
| ۱۹ | توحید                           |
| ۲۰ | خدا تعالیٰ کی صفات              |
| ۲۲ | بُرْت و رسالت                   |
| ۲۶ | اُبُّات بنوت                    |
| ۳۳ | اسلام کا دوسرا رکن "نماز"       |
| ۳۰ | اسلام کا تیسرا رکن "زکوٰۃ"      |
| ۳۶ | اسلام کا چوتھا رکن "روزہ"       |
| ۵۳ | اسلام کا پانچواں رکن "حج"       |
| ۵۸ | حقیقی سعادت                     |
| ۵۹ | سکیل انسانیت                    |

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
نَحْمَدُهُ وَنُصَلِّي عَلَى رَسُولِهِ الْكَرِيمِ

## ابتداء سخن

بیا درید گرایں جا بود سخندا نے غریب شہر سخنہا نے گفتني دارد  
 آج پوری دنیا عرب ہو یا غیر عرب مسلم ہو یا غیر مسلم۔ اضطراب اور بے چینی میں مبتلا  
 ہے۔ اور حقیقی سکون اور اطمینان سے محروم ہے۔ باوجود یہ کہ دنیا ان لذتوں اور  
 راحتوں سے ہم کنار ہے جن سے کبھی آشنا بھی نہ تھی۔ اس کی وجہ صرف یہی ہے کہ اس  
 مادیات میں مشغول ہو کر رُوحِ عالمیت سے بالکل غافل ہو گیا۔ مادیات سے جسم پر ورش  
 اور نشوونما پاتا ہے اور رُوح کو عارضی فرحت محسوس ہوتی ہے۔ مگر وہ حقیقی سکون  
 و اطمینان کہاں جو روح کو رُوحِ عالمیت سے عطا ہرتا ہے۔

رُوح کی تلکیں اور اطمینان کے لئے تصریح میں طریقے مفید اور کار آمد  
 ہو سکتے ہیں۔ جو اللہ رب العالمین کی یاد کوتازہ رکھیں۔ چنانچہ پروردگار کا فرمان ہے۔  
 الْأَبْدِيَّ كِرِ اللَّهِ تَطْمِئْنُ الْقُلُوبُ خبردار ہر صرف اللہ کی یاد سے قلوب اطمینان  
 حاصل کرتے ہیں۔

پس اگر دنیا کو اطمینان اور سکون کی زندگی گزارنا ہے تو اس کو لامحال ان طریقوں  
کو اختیار کرنا ہو گاجن سے رو ہائیات کی ترقی ہرا اور خدا کی یاد ہر دم تازہ رہے۔ اسی  
زندگی سے درحقیقت لطف زندگی ہے جس پر سب جاہ و حشم قربان نہ ہے۔ ۶

کہ یک دم با خدا بروں بہ از ملک سلیمانی

یہی انسانی ترقی ہے جس پر انسان کی بخات اور فلاج موقف ہے۔

اس مختصر رحالہ میں اس ترقی کی حقیقت اور اس کے ذریعہ کو عام فہم انداز  
میں بیان کیا گیا ہے۔ تاکہ معمولی سمجھ کا انسان بھی اس سے فائدہ اٹھا کر ترقی اور کمال  
سے آرائستہ ہو سکے۔

پھول کی پتی سے کٹ جاتا ہے ہیرے کا مجرم  
مرد ناداں پر کلامِ زرم و نازک بے اثر

یحییٰ

محمد احتشام الحسن غفراللہ و کان

کاندھلہ صنیع مظہر نگر

یکم ربیع الثانی ۱۳۶۹ھ ہجری

## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى مَنْ  
 لَا يَنْتَهِ بَعْدَهُ وَعَلَى إِلَهٍ وَاصْحَابِهِ أَجْمَعِينَ۔ خداوند کریم نے  
 اس شکل انسانی کو دو مختلف چیزوں سے مرکب کر کے بنایا ایک مادی اور رشیقی  
 جس کو جسم کہتے ہیں اور دوسرا لطیف اور نورانی ہے جس کو روح سے تعبیر  
 کیا جاتا ہے۔ ایک خاص مدت تک ان دونوں کا اتصال رہتا ہے جس کو  
 زندگی کہتے ہیں اور جب ایک دوسرے سے جدا ہو جاتے ہیں تو اس جدائی  
 اور علیحدگی کو موت اور فنا کے الفاظ سے تعبیر کیا جاتا ہے۔  
 زندگی کیا ہے غاصبی طہور ترتیب موت کیا ہے اجزاء کا پرہیز ہوتا  
 جسم مادی کو گوشت، پوست، ہڈی، خون غرض لیے اجزاء سے  
 ترتیب دیا گیا ہے کہ ہر دیکھتے والا یقین کرتا ہے کہ یہ بھی: یہی ضرور فنا  
 ہو گا اس لئے کہ جو چیز فانی اجزاء سے بنائی جائے گی وہ ضرور فنا ہو گی  
 برخلاف روح کے کہ وہ ایک نورانی شے ہے نہ اسکو فنا ہونے والے  
 اجزاء سے بنایا اور نہ وہ فنا اور عدم کو قبول کرتی ہے۔

اس جسم اور روح کے نشوونما پر انسان کی ترقی اور کمال کا دار و مدار ہے  
 جسم کی ترقی یہ ہے کہ اس پر معیشت اور سامان آسائیں زیادہ سے  
 زیادہ ہمیا کئے جائیں لیکن یہ ترقی کوئی ترقی نہیں اس لئے کہ ان صورتیں  
 کے پورا کرنے میں انسان اور دیگر حیوانات برابر کے شریک ہیں پھر ان کی  
 کی فوقیت اور برتری کی کیا وجہ ہے؟

انسان کی اصل ترقی اور کمال اس کی روح کی ترقی اور کمال پر وہ  
ہے۔ روح چونکہ ایک نورانی شے ہے اس لئے اسکو مادی اسباب سے نہ  
تقویت پہنچتی ہے اور نہ انکے ذریعہ وہ کمال اور ترقی حاصل کر سکتی ہے۔  
 بلکہ روح کی ترقی یہ ہے کہ اسکو نور مطلق یعنی خدا و عدہ لا مثیر کی لئے  
ساتھ دا بستہ کر دیا جائے۔ جس قدر یہ تعلق بڑھتا چاہیگا روح کو ترقی ہوئی  
جائے گی۔ حتیٰ کہ عروج و کمال کے منہبی کو پہنچ جائے گی۔ یہی روح کی اصلی  
غذاء ہے اور اسی سے روح کی حیاة میں تازگی اور شکفتگی اور نشوونما کی  
صلحیت پیدا ہوتی ہے۔

جب یہ بات معلوم ہو گئی تو اب غور کیجئے کہ اس روئے زمین پر  
ترقی اور عروج کے جو کچھ سامان پائے جاتے ہیں وہ جسم کی ترقی اور  
نشوونما سے تعلق رکھتے ہیں۔ روح کی ترقی اور حیاة میں ان کو ذرہ براہ  
دخل نہیں حالانکہ اصل ترقی روح کی ترقی ہے اور اصل حیاة روح کی  
حیاة ہے۔ لہذا ضروری ہوا کہ ان ظاہری سامان آرائش اور زیبایش  
کو نظر انداز کر کے کوئی ایسا طریقہ تلاش کیا جائے جس سے روح کو ترقی  
اور کمال حاصل ہو لیکن یہ بشری طاقت اور انسانی فہم و ادراک سے  
دشوار ہے۔ اس لئے کہ ایک نورانی لطیف شے کی غذاء اور تقویت کیلئے  
ان اشیاء کی ضرورت ہے۔ جو اس سے زیادہ لطیف اور نورانی ہوں  
لیکن سبم دیکھتے ہیں کہ روح انسانی ہر وقت ہر آن انسان کے ساتھ  
رہتی ہے۔ پھر بھی اس کے لطیف اور نورانی ہونے کی وجہ سے آج تک  
عقلاء زمانہ اس کی حقیقت اور ماہیت کا ادراک نہ کر سکے توجہ اشیاء  
روح سے بھی زیادہ لطیف اور نورانی ہیں ان تک ہمارا فہم و ادراک

۶

کیسے پہنچ سکتا ہے؟ -

خداوند کریم تے اپنے لطف و کرم سے اپنے برگزیدہ رسولوں کے ذریعہ اس طریقہ کو تبلیgia جس سے روح کی روحانیت اور نورانیت میں جلا اور صفائی پیدا ہو۔ اسی کو تشریعت کہتے ہیں۔ اور جن کاموں سے انسان کی روحاںیت میں ترقی ہداں کو عبادت کہتے ہیں۔

**عبادت کا مفہوم** عبادت کے اصل معنی بندگی کے ہیں۔ عدد اپنے اسکو عبادت اور بندگی کہتے ہیں۔

ہر انسان جانتا اور سمجھتا ہے کہ وہ فاتی ہے۔ پہلے موجود نہ تھا ابھی جو ہے اور آئیندہ پھر وہ زمانہ آتے والا ہے کہ یہ موجود نہ ہو گا۔ اسکے ساتھ ساتھ وہ اپنی حالت کا جائزہ لیتا ہے کہ پہلے وہ ایک کمزور دناتواں اور ناسیم بچہ تھا۔ پھر جسم کی نشوونما کے ساتھ ساتھ عقل و شدور بھی ترقی کرتا گیا۔ یہاں تک کہ ہر چیز کامل ہو گئی اور عاقل و با لغ کہلاتے رکھا۔ پھر ان چیزوں میں اشخطاط آنا شروع ہوا۔ اور بڑھا پے میں ان سب چیزوں سے محروم ہو گیا۔ اس ابتدائی اور انتہائی دور میں جو کچھ حادث اور واقعات پیش آتے ہیں سب اسکے قابو اور اختیار سے پاہر نظر آتے ہیں تو مجبور ہو کر اس کو مانتا پڑتا ہے کہ میرا وجود کوئی مستقل شے نہیں بلکہ کسی غیر کی عطا ہے جو بڑی قوت و قدرت و حکمت و بصیرت والا ہے۔ اور نہایت لطف و کرم والا ہے۔ جب غور کرتا ہے تو خالق و مالک کی قدرت و کمال اور لطف و کرم کے بے شمار کر شے اپنے میں پاتا ہے تو دل میں یک محبت و عظمت کا جذبہ پیدا ہوتا ہے اور اس بات پر برا نیگختہ کرتا ہے کہ اپنے

۸

خالق اور والک کی رضا اور خوشنودگی کیسے کوئی کام کیا جائے۔ اس نظریہ کے ماتحت جو کام انسان اختیار کرے گا وہ عبادت ہے۔

یہ جذبہ اگرچہ محسوس نہ ہو مگر ہر انسان کی فطرت اور طبیعت میں موجود ہے۔ جو شخص اس جذبہ کی قدر کرتا ہے وہ اسکے ذریعہ حقیقی ترقی اور اعلیٰ کمالات حاصل کرتا ہے۔ اور جو شخص اس جذبہ کی ناقدری کرتا ہے، وہ حقیقی ترقی اور کمال سے محروم رہتا ہے اور اس کی زندگی جانوروں کی طرح بے کیف ہوتی ہے اسی کہ یہی وہ جذبہ ہے جس کی وجہ سے انسان حیوانات سے ممتاز اور اشرف ہے۔

## عبادت کی غرض

عبادت اور بندگی چند اغراض کے ماتحت

کی جاتی ہے۔

ادل یہ کہ خدا تعالیٰ کی اس امید اور لائج میں عبادت کرے کہ مرتب کے بعد خوشگوار زندگی نصیب ہوگی اور دنیا میں عادات و اخلاق کی درستی ہوگی جس سے ایک مہذب و مشریف آدمی شمار ہوگا۔

یہ عبادت کا بہت کمتر درجہ ہے۔ اس لئے کہ درحقیقت اس نے معبود برحق کی فرمانبرداری اور رضا جوئی بہیں کی بلکہ اس شے کی جستجو کی جس کو اپنا مطلوب مقصد بتایا۔ اسکی مثال بالکل ایسی سمجھو جیسا کہ ایک مغلس شخص کسی امیر کی اطاعت اور فرمانبرداری مختص اپنی شکم پروری اور حاجت روائی کی غرض سے کرتا ہے۔ تو یہ شخص خواہ کتنا ہی سطح اور فرمانبردار ہو مگر اس کو حقیقی جانشار اور مخصوص بہیں کہا جا سکتا بلکہ یہ نفس پرور اور خود غرض کہلاتے گا۔

دوسرے یہ کہ خدا تعالیٰ کی عبادت کرے اس لئے کہ عبادت الہی میں مشغول ہونا فی نفسہ ایک سعادت عظیمی اور اعلیٰ جو ہر شرافت ہر اور اس میں دلذت و حلاوت ہے جس کے سامنے ہر لذت دنیا دی ہیچ دریج ہے۔ یہ درجہ پہلے سے اعلیٰ اور امترفت ہے مگر کامل ہنس اس لئے کہ یہ شخص اپنا حقیقی مقصود عبادت کو سمجھا ہوا ہے۔ حالانکہ عبادت مقصود اصلی ہنس بلکہ مقصود اصلی کا ذریعہ اور واسطہ ہے۔

تیسرا یہ کہ خدا تعالیٰ کی عبادت کی جائے اس لئے کہ وہ معبود ہے مالک ہے خالق ہے۔ محسن ہے اور ہم اس کی مخلوق اور بندے اور ملک ہیں۔ مخلوق کا کام ہی خالق کی اطاعت اور فرماتبرداری ہے بندہ او غلام کا کام بندگی اور علمی ہے۔ محسن حقیقی کے بے شمار احسانات کا مقتضی یہی ہے کہ ہر وقت اور ہر آن اسکی شکر گذاری اور جانشی کے ساتھ گزرے دراصل حقیقی عبادت یہی ہے اور اسی سے انسان کی روح اصلی ترقی اور اعلیٰ کمال حاصل کرتی ہے۔

یہ عبادت کا اعلیٰ درجہ ہے جس کا مقتضی یہی ہے کہ ہر کام میں ہر آن بندہ کی تظری پنے معبود پر رہے اور ہر وقت اسکی رضا اور خوشنودگی کا طالب اور جو یاں رہے اور کوئی کام اپنے معبود کی رضا اور مشاہدے کے خلاف اس سے سرزد نہ ہو۔ اسی کو حیوانۃ طبیہ کہتے ہیں اور اسی حقیقی عبادت کی طرف بلانا اسلام کا مقصود اصلی ہے۔

**اسلام کیا ہے** اسلام کے معنی اطاعت اور فرماتبرداری کے میں۔ مشریعیت محمدی میں چونکہ ہر کام میں خدا تعالیٰ کی اطاعت اور فرماتبرداری ضروری ہے اس لئے اس مشریعیت

کا نام اسلام ہے۔ زمین و آسمان آفتاب و ماہتاب۔ چرند و پرند۔ شجر و  
چبر۔ غرعن کائنات کا ہر ذرہ ایک قانون اور اصول کے ماتحت چلتا ہے اور  
وہ مجبور ہے کہ اس قانون کا پابند رہے۔ چنانچہ خود انسان بھی اپنے خصوصی  
اختیارات اور امتیازات کے باوجود اس قانون کے سامنے مجبور ہے۔ اور اس  
ہر حال میں اس کا پابند ہے۔ اس قانون کا نام ”قانون قدرت“ ہے اور اس  
حیثیت سے ہر شے اللہ رب العالمین کی صیغہ اور فرماتیردار ہے۔ میکن اس  
حیثیت میں انسان اور حیوانات اور جمادات سب برابر کے شرکیں ہیں پھر  
جب انسان کو عقل و شعور کی دولت دی گئی اور اس کے ہر کام کو ارادے  
اور اختیار کے ساتھ وابستہ کیا گیا تو ضروری ہوا کہ ایسا قانون مقرر  
کیا جائے جو عقل و فطرت کے موافق ہو پس جو انسان اپنے ارادے اور  
اختیار سے اس کو قبول کرے۔ وہ حقیقی معنی میں خدا کا صیغہ اور فرماتیردا  
ہے اور قابل انعام و اکرام ہے۔ اور جو شخص اس قانون کو قبول کرتے ہے  
انکار کرے وہ باغی اور ناقرمان ہے اور قابل عتاب اور سرزنش ہے یہی  
”قانون فطرت“ ہے اور اسی کا نام ”اسلام“ ہے۔ جس کو خدا تعالیٰ نے  
اپنے برگزیدہ رسولوں کے ذریعہ دنیا میں پہیجا۔ ہزاروں رسول اور نبی  
آئے اور انہوں نے اس مذہب کی داعی بیل ڈالی۔ جب مخلوق میں  
قبولیت کی صلاحیت کا مادہ پیدا ہو گیا تو حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم  
کے ذریعہ اس دین کو کامل اور مکمل فرمادیا اور الیومِ الکلت کلم دینکم  
وَأَنْهَىٰكُمْ بِنَعْمَتِي كا مژده سنا یا گیا۔ اور انسان کی تمام ترقیات  
اوہ کمالات کو اس میں مختصر کر کے ترقی اور فلاح کے دیگر راستوں کو مدد  
کر دیا گیا۔ وَمَنْ يَتَّبِعْهُ غَيْرُ الْإِسْلَامَ دِينًا فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ وَجْهُ شخص  
عہ آئے کامل کر دیا میں نے مہارے لئے دین کو اور پورا کر دیا تپڑا بی نفت کو ۱۷

اسلام کے علاوہ کوئی راستہ ڈھونڈئے گا وہ ہرگز لایں قبول نہ ہوگا)  
 ہر وہ شخص جس کو خدا تے عقل ویصیرت کا کچھ حصہ دیا ہے جب  
 تامنح عالم پر نظر ڈالتا ہے۔ اور اس عالم کی شکل و صورت اور حادث و  
 وقایع کا مشاہدہ کرتا ہے تو اس کو یقین ہو جاتا ہے کہ اس جہان کا کوئی  
 بتاتے والا ہے۔ جو میکتا ہے کوئی اس کا شریک و معاون نہیں ٹبری حکمت  
 و قدرت والا ہے اور ہر صفت کمال سے متصف ہے اور ہر اس شے  
 مُسْتَرَّہ اور پاک ہے جو اس کی شان میں نقص اور کوتا ہی کاشائیہ پیدا  
 کرنی ہو۔ اس لئے کہ حق تعالیٰ نے نظام عالم کو ایسے مخصوص انداز میں  
 قائم کیا ہے کہ ہر غور د فلکر کرنے والے پر عالم کو مشاہدہ کرنے کے بعد  
 اسکے بتاتے والے کی صفات کماليہ از خود ظاہراً در محسوس ہو جاتی ہیں  
 اس عالم پر نظر کرنے سے یہ بات بخوبی واضح ہو جاتی ہے کہ حق تعالیٰ  
 کسی دوسرے کا محتاج نہیں۔ بلکہ ہر شے سے مستغنی اور بے نیاز ہے لیکن  
 یہ اس کا استغنا مخلوق کی تحریر خواہی کیلئے رکاوٹ نہیں۔ اس لئے کہ وہ  
 ٹبری رحمت اور شفقت اور لطف و کرم والا ہے۔

نباتات اور حیوانات کی ہر چیزوں و ٹبری نوع پر غور کیجئے کہ کس  
 طرح حق تعالیٰ نے ہر چیز کے یقان اور حفاظت کے سامان اسکے لئے  
 پیدا کئے ہیں اور ہر نوع کی ضروریات زندگی کس حسن و خوبی کے ساتھ  
 ہتھیا کی ہیں۔ جو خدا اپنی مخلوق پر اس قدر شفقت و رحمت والا ہے وہ  
 انسان کو جو اسکی اشرف مخلوقات ہے کیسے اپنی رحمت کاملہ سے محروم  
 کر سکتا ہے؟ اور کیسے اس کے لئے ایسا قانون مقرر کر سکتا ہے جو  
 ترقی اور کمال کے حصول میں رکاوٹ پیدا کرے؟

ہیں ہرگز نہیں۔ بلکہ اس نے انسان کیلئے وہی قالوں مقرر کیا ہے جس میں بھی نوع انسان کا فائدہ ہے۔ ترقی ہے اور فلاج و بہبود ہے جب کہ خدا تعالیٰ نے انسان کی طبیعت اور نظرت میں ترقی کا مادہ رکھا ہوا ہے تو وہ ہرگز ایسا قالوں مقرر نہیں کر سکتا جو اسکی ترقی کو پاسمال اور نیست و نابود کرے اور اس کی طبیعت اور نظرت کے غلط ہو۔ اس کا مقرر کیا ہوا قالوں سراسر عقل و قدرت کے موافق ہو گا۔ جس پر چلکر انسان ترقی کے منتہاً کو پہنچ سکے اور کمالات کے اعلیٰ مدارج سہولت کے ساتھ ٹھے کر سکے۔

چنانچہ جب اسلام کی تعلیمات کا مرطانہ کیا جاتا ہے تو واضح ہو جاتا ہے کہ اسکی بنیاد ایسے مستحکم اور مقنیوط اصولوں پر قائم ہے جنکو سلیمان الطیع انسان کی طبیعت فوراً قبول کر لیتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ قلیل عرصہ میں اسلامی تعلیمات تمام عالم میں پھیل گئی اور انسانی قلوب کو مسخر اور شیدا بنایا۔ اس لئے کہ ہر فوی چیز کمر در کو مسخر دمغلوب کر کے اپر قابو پایتی ہے اسلامی اصول چوتھے نہایت قوی اور زور دار لئے اس لئے ان کے مقابلہ میں دیگریے حقیقت اور سیے بنیاد تعلیم زیادہ عرصہ نہ پھیر سکی اس اجمال کی تفصیل کیلئے ایک طویل ذفتر درکار ہے اور یہاں اختتماً مذکور ہے اس لئے سمجھانے کیلئے صرف اس قدر عرصہ کیا جاتا ہے کہ قالوں اسلامی کے تمام احکام کا نشا اور مال چند امور میں۔

اول اس بات کا اعتقاد کہ خدا تعالیٰ ہمارے تمام اعمال افعان اور خود ہمارے وجود سے مستغنی اور یہ نیاز نہ ہے۔ جو کچھ ہم عمل خیر کرتے ہیں اسکے تمام متناقع خود ہمیں ملتے ہیں خداوند کریم کی عالی

ذات کو نہ ہمارے اعمال کی ضرورت اور نہ ان سے کوئی منفعت۔  
 وَمَنْ جَاهَدَ فَإِنَّمَا يُجَاهَدُ لِنَفْسِهِ اور جو شخص کو شکر کرتا ہے تو وہ  
 إِنَّ اللَّهَ لَغَيْرِيْ ۖ عَنِ الْعَالَمِيْنُ کو شکر کرتا ہے اپنی جان کیلئے جیکہ  
 اللہ بے پردہ ہے تمام جہاڑوں سے۔

دوسرے خداوندگیریم بڑے رحم و کرم والا ہے اس کا مقصود تھا  
 کی صلاح و فلاح ہے اور صرف انسان کی صلاح و فلاح کیلئے قانون بنایا  
 اور تمام احکام مقرر کئے

مَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ  
 حَرَجٍ وَلَكُنْ يُرِيدُ لِيُظَهِّرَ كُلُّهُ وَ  
 لِيُتَقْبِلَ بِعُمَّتَهُ عَلَيْكُمْ وَلَعَلَّكُمْ  
 تَشْكِرُوْنَ ر سورہ مائدہ رو ۴۲

تیسرا جس قدر احکام خداوندی ہیں وہ انسان کی فطرت اور طبیعت  
 کے موافق اور مناسب ہیں جن کا نشان انسان کی طبیعت کو سیدھے رہتا  
 ہے پر قائم رکھنا ہے نہ کہ انسان کو دشواری اور مشقت میں مبتلا کرنا۔

يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ اللَّهُ جاہت ہے تمپر آسانی اور ہبھیں جاہت  
 بِكُمُ الْعُسْرَ ر البقہ رو ۴۳

لَا يَكْلُفُ اللَّهُ نَفْسًا أَلَا وَسْعَهَا اللہ ہبھیں تکلیف دیتا کیوں مگر جبقدر  
 والبقہ رو ۴۰ اسکی گنجائش ہے۔

يُرِيدُ اللَّهُ أَنْ يُخَفِّفَ عَنْكُمُ الْحُلُقَ اللہ ہبھیں تکلیف کر کر  
 الْإِنْسَانُ ضَعِيفًا ر النساء رو ۵ اور انسان بتا ہے کمزور۔

جو ہتھے احکام خداوندی سے مقصود انسان کی روحانی اور مادی

تربیت اور ترقی اور نفس انسان کی اصلاح اور تہذیب ہے۔

إِنَّ اللَّهَ يَا مُرْسِلُ الْعَدْلِ أَلِ الْحُسْنَاءِ اللَّهُ حُكْمُ كُلِّ الشَّيْءٍ كُلُّ النَّعْمَاءِ كُلُّ الْجُحْشَاءِ وَإِيتَاعُ ذِي الْقُرْبَى وَيَنْهَا عَنِ الْفَحْشَاءِ كُلُّ الْمُنْكَرِ وَالْبَغْيِ يَعِظُكُمْ لَعْنَكُلُّكُمْ اُور منع کرتا ہے بے حیاتی سے۔ اور نا تَدْكُرُونَ۔ رالنحل رکوع (۱۳) معقول کام سے اور سرشی ہے تکو سمجھاتے تاکہ تم یاد رکھو۔

اب ہر ذی شعور خود فیصلہ کر سکتا ہے کہ جب اسلام کے تمام احکام ان چارا صول پر مبنی ہیں تو یقیناً وہ تہا یہت سہل اور کار آمد و مفید ہیں اور انسان کی ہر نوع کی ترقی اور فلاح و بہبود ان کی بجا آوری آور پابندی پر محصر ہے۔ اور ان کو چھوڑ کر انسان نہ ترقی کر سکتا ہے اور نہ اطمینان اور سکون کی زندگی بسر کر سکتا ہے۔

**اسلام کی حقیقت** اسلام صرف چند اعتقادات اور عبادات کا مجموعہ نہیں بلکہ زندگی گذارتے کا ایک مکمل دستور العمل ہے جس کو خود انسان کے بتاتے والے نے انسان کی ترقی اور فلاح و بہبود کیلئے تجویز کیا ہے جو زندگی کے ہر شعبہ میں انسان کی پوری پوری رسیبیری اور رہنمائی کرتا ہے اور جس کے ذریعہ انسان کی مادی اور روحانی تربیت کر کے اس کو ادج کمال تک پہنچایا ہے۔ اور ان کمالات سے انسان کو آراستہ کیا ہے جن کے بعد خلاذت خدا و تدبی کی صلاحیت پیدا ہو جاتی ہے اور دنیا کی ہر قوت اس کے سامنے سر زمگری جاتی ہے تاکہ وہ بشرط فقاد میں خدا کی زمین کو خالی کرے اور مخنوق خدا کو نیکی اور بجهانی کی طرف بلائے اور جہالت و ضلالت کی گندگی سے ان کو

پاک دعائات کرے جس کی نظیر قرون اولیٰ کے مسلمانوں کی زندگی ہے کہ انہوں نے اپنے نفسوں پر خدا کی حکومت اور سلطنت کو قائم کیا اور خدا اور رسول کی پوری پوری اطاعت اور فرمانبرداری کر کے صحیح معنی میں اپنے آپ کو مسلمان بتایا۔ تھن تعلیم نے اس کمزورہ ناتوان جماعت کو مختارے عرصہ میں روانے زمین پر مسلط کر دیا تاکہ یہ جو بھی آزادی کے ساتھ احکام خداوندی کی پابندی کر سکیں اور دوسرا سے انسالوں کو بھی خالق اور مالک کی اطاعت اور فرمانبرداری کی دعوت میں الحاصل اسلام کا مفہوم یہ ہوا کہ خدا وعدہ لاشریک لئے کے مساواہ برقوت اور طاقت کو ٹھکر اکر صرف خدا کی حکومت اور سلطنت کو تسلیم کرنا اور فرمانبردار رعایا کی طرح یہ چون وچرا اسکے ہر حکم کو قبول کرنا اور اپنی تمام زندگی کو اس قانون کے ماتحت گذارنا جو رسول خدا حضرت محمد

صلی اللہ علیہ وسلم کے ذریعہ ہمیں بتلا یا گیا ہے۔

إِسْعَوْمَا أُنْزَلَ إِلَيْكُمْ مِّنْ رَبِّكُمْ پر دی کرو تم اس کتاب کی جو نازل کی  
وَلَا تَلَمِّعُوا مِنْ دُونِهِ أُولَيَاً کئی تمباکے رب کی جانبے اور نہ پیری  
قَدِيلًا مَا تَنَزَّلَ كرہ و نہ کرہ کروں ۵ کروں اسکے سوارفیقوں کی تم بہت  
کم دھیان کرتے ہو۔

لیکن چونکہ یہ ملکہ پیدا ہونا دشوار تھا اس لئے چند مخصوص عبادتیں ہر مسلمان پر فرض اور لازم کردی گئی تاکہ ان کے ذریعہ سے حق تعالیٰ کی ذات و صفات کی معرفت اور ان کا یقین حاصل ہو۔ جو انسان میں حق تعالیٰ کی محبت و عظمت کا جذبہ پیدا کرے اس جذبہ کے ماتحت پہنچ کا ہر فعل خود بخود رضا رخداوندی کے ماتحت سرزد ہو گا۔

اسی لئے ان عبادات کا نام ارکانِ اسلام ہے۔ یعنی اسلام کے ستون جس طرح ایک عمارت چند ستون پر قائم ہوتی ہے اور ان ستون کے گرد جاتے سے وہ عمارت بھی منہدم ہو جاتی ہے اسی طرح اسلام کی عمارت بھی چند ستون پر قائم ہے۔ اگر ان میں سے کسی ستون کو کمزور کر دیا جائے گا تو اسلام کی عمارت میں اسی تدریجی پیدا ہو جائے گی اور اگر ان سب ستونوں کو کمزور کر دے گا تو اسلام کی عمارت کا بقاعدہ شوار ہو جائے گا

# ارکانِ اسلام

اسلام کے پانچ رکن ہیں۔ اول توحید و رسالت کا دل میں یقین کرنا اور زبان سے اس کا اقرار کرنا۔ دوسرے نماز پڑھنا۔ تیسرا زکوٰۃ دینا۔ چوتھے رمضان کے روزے رکھنا۔ پانچویں حج کرنا۔ ان میں پہلا رکن اعتقاد اور صحیح خیالات سے تعلق رکھتا ہے۔ باقی چار رکن عبادات جانی و مالی ہیں۔

ایساں میں دو بڑی قویں موجود ہیں ایک "قوت فکریہ" جس پر خیالات اور اعتقادات کا مدار ہے۔ دوسرے "قوت عملیہ" جس پر تمام افعال، اعمال کا مدار ہے۔ باقی جس قدر بھی قویں میں وہ ۱۵ ہی دونوں سے متفرق اور اپنی کی شاخ ہیں۔

یغرض انسان کی فلاح اور بہبود اور ترقی اور کمال کا مدار صرف ان دو قوتوں پر ہے اگر یہ صحیح راستہ اختیار کر لیں تو پھر انسان کی ترقی میں کوئی رکاوٹ نہیں چھاپتے اسلام میں بھی اسی بنیادی چیز کی اصلاح پر زیادہ توجہ دی گئی

" Wolfe فکریہ" کی اصلاح اور درستی کیلئے سب سے پہلے خدا کی وحدائیت اور رسول کی رسالت کا اقرار ہے جس قدر خدا کی وحدائیت کا یقین انسان کے دل میں راست ہو گا اسی قدر وابھی تباہی خیالات اور معتقدات سے خلاصی اور چھپ کارا ہو گا۔ حتیٰ کہ جب توحید اصل طور پر انسان کے دل میں جم جائے گی اور اس کا تعلق برآہ راست ملادا علی سے قائم ہو جائے گا۔

تو اس دنیا کی کوئی طاقت اس کی نظر وں میں طاقت بھوگی اور کوئی  
ہستی لائیت ہستی شمار بھوگی۔ اس عقیدہ گے راست ہونیکے بعد انسان  
کا قلب و دماغ جب تمام خرافات اور کدو رتوں سے پاک و صاف  
ہو گیا تو پھر صدرت ہوئی کہ ”قوت عملیہ“ کو ٹھیک کر کے اسکے ذریعہ  
انسان کو کمالات سے آراستہ کیا جائے۔ چنانچہ قوت عملیہ کی دستی  
اور اصلاح کیلئے چار عبادات مقرر کی گئیں اور ایسا انداز اختیار کیا گیا  
کہ ”قوۃ عملیہ“ کے ساتھ ساتھ ”قوۃ فکریہ“ بھی ترقی اور پرواز کرنی ہے

**پہلارکن** *لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ* کے معنی  
پہلارکن اور مفہوم کا یقین کرنا اور زبان سے اس کا اقرار کرنا  
لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ کا مفہوم یہ ہے کہ اللہ کے سوا کوئی دوسرا معبود نہیں  
اللہ اس کو کہتے ہیں جس کی اطاعت کی جاتے اور نافرمانی نہ کی جائے  
اس کی بہیت اور جلال ہوا اسکی محبت اور عظمت ہو۔ اس کا خوف اور  
در ہو۔ اسی سے امیدیں وابستہ ہوں اسی پر بھروسہ ہو۔ اسی سے ال  
گرے۔ اسی سے حاجت روائی اور اعانت طلب کرے۔ یہ سب تھیں  
غیر اللہ کے لئے زیبا نہیں۔ بلکہ صرف ذات خداوندی کے ساتھ خاص  
ہیں۔ پس جو شخص ان میں سے کوئی بات مخلوق سے چا ہے یہ اسکے اخلاص  
کا کھوٹ اور توحید کا تقصیمان ہے ۵

غیروں سمجھہ کو امیدیں خدا سے نو امیدیں نہ مجھے بتا تو ہی اور کافری کیا ہے؟  
ایسے ہی نفسانی خواہشات کا اتباع کرنا کمال توحید کے خلاف ہے حق

تعالیٰ کا ارشاد ہے

**أَرَأَيْتَ هَنْ اتَخَذَ الْمَئْهَدَ هَوَاه** *کیا دیکھا اس کو جس نے بنایا اپنا مبوذانی خواہش کو*  
پس معلوم ہوا کہ جو شخص کسی شے کو اپنا محبوب اور عزیز بنائے اور  
اسکی اطاعت اور فرمانبرداری کرے اور اسکو اپنا مطلوب و مقصود بنائے

اس نے گویا اس شے کو اپنا معبود بنارکھا ہے یہی وجہ ہے کہ قرآن  
کریم میں جگہ جگہ نفس اور شیطان کے اتباع کو عبادت سے تعبیر کیا۔

**أَللَّهُمَّ إِعْنَدُ إِلَيْكُمْ يَا أَبَتِي آدَمَ كِيَا نَهِيْسَ عَهْدَ لِيَا مِنْ نَّةٍ تَمْهَىَ سَعْيَهُ**  
**أَنْ لَا تَعْبُدُوا الشَّيْطَانَ إِنَّهُ أَدَمَ اسْكَنَهُ عَبَادَتَكُمْ وَشَيْطَانَ**  
**لَكُمْ عَدُوٌّ وَّهُمْ بَيْنُ**

**تَوْحِيد** توہید کا مفہوم یہ ہے کہ خدا تعالیٰ اپنی ذات و صفات  
اور افعال میں یکتا ہے کوئی اس کا مثال اور مشا پہنچیں۔

اس چنان کو دیکھتے تو دوسو برس سے ہمیں ہزار دو ہزار برس  
سے ہمیں بلکہ ہزار دو برس سے قائم ہے اور نہ معلوم کب تک قائم رہے گا  
ہمیں اس سے بحث ہمیں کہ دنیا کب سے ہے اور کب تک رہے گی دیکھنا  
صرف یہ ہے کہ اتنے طویل زمانہ سے پہ کارخانہ کس حسن و خوبی سے چل  
رہا ہے۔ کہ انسانی عقول اسکی ایک ایک بات کی تحقیق اور تفییش میں  
صدیاں لگزار دیتی ہیں مگر اس کے عجائبات ختم ہونے میں ہمیں آتے  
ہیں اس قدر نظم و خوبی کے ساتھ اس کارخانہ کا چلتا اس بات کا بتین بثوت ہے  
کہ اس کا چلاتے والا اپنے وجود علم، حیات و قدرت و بصیرت غرض  
 تمام صفات کمال میں یکتا ہے کوئی سہتی اس کے مثال ہمیں اس لئے کہ  
اگر خدا میں یہ کمالات کمال کے ساتھ نہ ہوں تو پھر وہ مخلوق کو ان کا لات  
کے ساتھ کیسے آراستہ کر سکتا ہے؟ اس کے علاوہ جس خدا میں یہ کمالات  
پورے طور پر موجود نہ ہوں وہ اس کارخانہ کو بنایا سکتا ہے اور نہ چلا  
سکتا ہے۔ بلکہ وہ خدا بننے کے بھی قابل ہمیں۔ اس لئے کہ خدا اسی کو کہتے  
ہیں جو ہر کمال سے منتصف ہو اور ہر عیب سے منزہ اور پاک ہو۔  
اس کے ساتھ ساتھ اس بات کا بھی یقین ہو گیا کہ خدا ایک ہے اس کا  
کوئی ستر یا کہ ہمیں اس لئے کہ اگر دو یا دوستے زیادہ خدا ہوتے تو اس

کارخانہ عالم کا اتنی مدت تک قائم رہنا محال تھا۔ کبھی کاٹ پھوٹ کر نیست و نابود ہو گیا ہوتا۔ ارشاد ربانی ہے۔

**لَوْ كَانَ فِيهِمَا إِلَهٌ إِلَّا اللَّهُمَّ** اگر ہوتے ان دونوں میں اور معبود لفسد دتار الابنیار کوع ۲۰ سوئے اللہ کے تو دونوں خراب ہو جاتے۔ یعنی آسمان وزمین میں اللہ کے سوا اور خدا ہوتے تو یہ کبھی کے خراب ہو گئے ہوتے۔ اس لئے کہ خدا کے لئے ضروری ہے کہ وہ اپنی حکومت و سلطنت اور قدرت و اختیارات میں مستقل ہو۔ اور کسی کا پابند اور محتاج نہ ہو۔ پس جب اس شان کی چند سہیتیاں جمع ہو جائیں گی تو لا محالہ انتظام عالم میں گڑا بڑا اور خرابی پیدا ہو گی۔ یہیں عالم کا انتظام تباہیت حسن و خوبی کے ساتھ فاٹکم ہے تو معلوم ہوا کہ اللہ وحدہ لا شریک له کے سوا کوئی دوسرا خدا موجود نہیں اور نہ کسی دوسری سہیتی میں سکی صلات اور قابلیت کہ اس کو خدا یا خدا کا شریک اور مددگار بنایا جاسکے۔

**خدا کی صفات** کارخانہ عالم پر تنظر کرنے سے جن صفات خداوندی کا یقین پیدا ہوتا ہے ان میں سے چند یہ ہیں۔ خدا ایک ہے اس کا کوئی شریک اور معاون و مددگار نہیں۔ وہی عبادت اور اطاعت کے لائق ہے کسی دوسرے کی اطاعت اور فرمانبرداری نہیں۔ وہ ہر بات کو جانتا ہے۔ کوئی چیز اس سے پوشیدہ نہیں۔ وہ بڑی قدرت و طاقت والا ہے۔ اس نے زمین و آسمان چاند و سوچ ملائکہ انسان و جنات اور حیوانات و جمادات غرض تمام جہاں کو پیدا کیا اور وہی ہر چیز کا مالک ہے کوئی چیز اس کے قبضہ اور تصرف سے باہر نہیں۔ تمام مخلوق کی موت و حیات اور تندرستی و بیماری سب اسی کے حکم سے ہوتی ہے وہی تمام مخلوق کو رزق دیتا ہے سب مخلوق اسکی محتاج ہے۔ وہ کسی کا محتاج نہیں۔ وہ نہ کھاتا ہے نہ پیتا ہے۔ نہ

سوتا ہر نہ اس کا باپ ہر نہ بیٹا نہ بیوی نہ کسی سے، اس کا رشتہ ناتا۔ وہ ان تمام تعلقات سے پاک ہر۔ اس کو کسی نے پیدا نہیں کیا وہ خود بخود ہمیشہ سے ہر۔ اور ہمیشہ رہے گا۔ وہ بے مثال ہر۔ کوئی چیز اس کے مثاب نہیں۔ وہ تمام عیبوں اور برائیوں سے پاک ہر۔ اور ہر جملائی اور خوبی کامل طور پر اس میں موجود ہے۔ ذرہ ذرہ کا اسکو علم ہے کوئی چیز اس سے پوچھدہ نہیں۔ وہ ظاہر و باطن تمام چیزوں کو جانتا ہے۔ وہ نہ تا ہے دیکھتا ہر کلام کرتا ہر۔ اس کی کسی صفت میں کوئی اس کا مشریک نہیں۔ وہ اپنے کام اور ارادہ میں بالکل محترم ہے کوئی اس کو رد کرنے والا نہیں۔ اور ہر چیز اسکے ارادہ اور حکم کے ماتحت ہر۔

جب یہ بات معلوم ہو گئی کہ خدا ایک ہر اور اسی کی حکومت و سلطنت ہے اور اسی کی فوت و طائفت ہے اور ہر چیز اس کی قدرت و اختیارات کے ماتحت ہر تو اب اس کے سوا چارہ ہی نہیں کہ اس کی اطاعت، در فرمانبرداری کی جائے۔ پس انسان کو چاہیئے کہ توحید کی حقیقت کو سمجھے اور دل سے اس کا یقین کرے اور نفس و شیطان کی پیروی اور مادیت پرستی کو چھوڑ کر خدا کا تابعدار بندہ بن جائے اور اپنی تمام زندگی اس کی مرضی کے مطابق گذارنے کی کوشش کرے۔

توحید اسلام کا پہلا سبق اور بنیادی اصول بے جپردین کی عمارت قائم ہر۔ اور اور یعنی وہ سبق ہر جو انسان کی کایا پاٹ کرتا ہر اور انسانی زندگی میں وہ انقلاب پیدا کرتا ہے جس کے بعد اس کے پیشتر تعلقات ماءِ اعلیٰ سے قائم ہو جاتے ہیں اور دنیا کی ناپید ہونے والی اشیاء سے نہ دچکپی اور دلستگی رہتی ہر اور نہ ان کی کوئی حقیقت و قوت دل میں باقی رہتی ہر۔ غور کیجئے اس شخص کی پرواہ کا کیا منتها ہو سکتا ہر

جس کے دل میں یہ عقیدہ راسخ ہو کہ اللہ تعالیٰ کے سوا کسی کا وجود ذاتی اور مستقل نہیں۔ لہذا اس کے سوا کوئی اطاعت اور فرمانبرداری کے لائق نہیں۔ وہی زندگی دیتی ہے۔ وہی موت فیتا ہو دیتا ہے۔ وہی نفع نقصان پہنچاتا ہے۔ اس کے سوا کسی کی قوت و طاقت نہیں۔ اگر تمام مخلوق ملکر کسی کو نفع یا نقصان پہنچانا پاہیں تو وہ بغیر ارادہ خداوند کے نہ کسی کو ذرہ برابر نفع پہنچا سکتے ہیں اور نہ ذرہ برابر نقصان اور مضرت پہنچا سکتے ہیں مخلوق کا وجد اور تمام اعمال دھرات سب عارضی اور غیر انتیاری ہیں۔ یہ محض آلات اور کل پُر زے ہیں جو کسی غلبی قوت کے بھروسے پر چل رہے ہیں۔ وہ خود دوسرے کے قبضہ قدرت میں ہیں اور اپنے لئے کسی نفع اور نقصان کے مالک اور مختار نہیں۔ تو دوسرے کو کیسے نفع یا نقصان پہنچا سکتے ہیں؟

اس عقیدہ کے دل و دماغ پر مسلط ہونے کے بعد وہ اعلیٰ صفات جلوہن ہوں گی جو جو ہر انسانیت ہیں۔ اور یہ پیکر انسانی جو ہر قوت و طاقت سے مرعوب ہے اور ہر صاحب حکومت و ثروت کے سامنے سرنگوں اور سریسجود ہونے کو تیار ہے اپنی معمولی معمولی حاجات کی خاطر دوسرے انسانوں کی خواہد اور چاپلوسی کرتا ہے اور ہر قسم کی ذلت و خواری کو برداشت کرتا ہے۔ ان سب بندھنوں نے آزادا وہ بے نیاز ہو گلا۔ اور جب ہر انسان کو اپنی طرح محتاج۔ ضرورت مندا اور بے لبس پابے گا تو سب سے اپنی توقعات کو ہٹا کر اس مالک الملک کے ساتھ تعلق پیدا کرے گا۔ جس کے قبضہ میں سب کچھ ہے۔

مشہور ہے کہ اکبر بادشاہ کے دربار میں ایک گنوار کوئی ماجت لے کر آیا۔ اس وقت بادشاہ خدا نے تدوں کی بارگاہ میں سریسجود تھا اس شخص نے دریافت

کیا کہ بادشاہ یہ کیا کر رہا ہے ؟ کسی نے جواب دیا کہ خدا تعالیٰ کی بارگاہ میں اپنی حاجات پیش کر رہا ہے۔ وہ گنوار فوراً واپس ہو گیا اور کہا جو شخص خود حاجتمند ہے اور دوسرے کا محتاج ہے اس سے حاجت روائی فضول ہے۔

غرض عزت نفس اور جذبہ حریت و آزادی اور شان استقلال جوانانیت کے اصلی جوہر ہیں کمال کے ساتھ انسان میں نمایاں ہو جاتے ہیں۔ اور بنی نوع انسان سے امیر و غریب حاکم و ملکوم آقا و غلام کا امتیاز اٹھ کر حقیقی مساوات قائم ہو جاتی ہے اور فوقيت و برتری صرف اس شخص کو ہوتی ہے جو سبے زیادہ خدا کا فرمابندردار ہو۔

**إِنَّ أَكْرَمَ مَكْوُونِ عِنْدَ اللَّهِ أَتْقَانُ الْأُكْمَمِ** تحقیق عزت اللہ کے یہاں اسی کو ہے

جو زیادہ پرہیزگار ہو۔

اس کے ساتھ ساتھ شجاعت، جرأۃ، بہت، طمینیت، قلب وغیرہ صفات کمال انسان میں پیدا ہو جاتی ہیں اور خوف و حراس جزع و فزع جراثی و پریشانی جیسی صفات قلبیہ دور ہو جاتی ہیں۔

جس انسان کو خدا کی ذات پر بھروسہ ہو گا اس میں دلیری اور تہت و جرأۃ ہو گی اور حوصلہ ملیند ہو گا خیالات میں پرواز ہو گی۔ اور جس کو اپنے نفس پر بھروسہ ہو گا اسکی بہت بھی پست ہو گی۔ حوصلہ بھی پست ہو گا۔ جرأۃ بھی مفقود ہو گی۔

یہ سب اوری منافع ہیں جو محسوس ہوتے ہیں۔ اس عقیدہ کے راست ہونے کے بعد حور و مانی ترقی اور عرضج حاصل ہوتا ہے اس کا احساس انسانی عقل و فہم سے بالآخر ہے۔ یہی وہ روح تھی جو قرون اولیٰ کے مسلمانوں کے قلوب میں کامل طور پر سرایت کر گئی تھی۔ پھر جو کچھ ہے حیرت انگیز واقعات ان سے سرزد ہوئے وہ اس عقیدے کے

ادنی کرنے سے تھے۔

اس کلمہ کا دوسرا جز **محمد رسول اللہ** ہے یعنی سردار دو جہاں خاتم الانبیاء والمرسلین حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی رسالت اور بیوت کا اقرار کرنا۔ ان کی بتلانی ہوئی باقتوں کو سچ اور حق تسلیم کرنا۔ اور اس کے مطابق زندگی گزارنا۔

**بیوت** بیوت کا مفہوم یہ ہے کہ خداوند عالم کی جانب سے کسی ممتاز ہستی کے ذریعہ بنتی نوع انسان کی اصلاح کرنا تاکہ انسان سکون و اطمینان کی زندگی بسر کر سکے اور تیزی کے ساتھ ترقی اور کمال کے مدارج طے کر سکے۔

**بُنیٰ اور رسول** بُنیٰ کی شاخت اور تصدیق کے لئے دو قسم کی دلیل ہوتی ہے ایک حصی جس کو "معجزہ" کہتے ہیں۔

**کی شاخت** ہر دہ کام جو کسی مدعا بیوت سے خلاف عادت سر زد ہو معجزہ کھلاتا ہے۔ مثلاً حضرت علیہ السلام کا مردہ کو زندہ کرنا۔ یا حضرت موسیٰ علیہ السلام کی لکڑائی کا سانپ بن جانا۔ اس قسم کے معجزات کو دیکھ کر عوام بُنیٰ کی بیوت کا اقرار کرتے ہیں۔ اور اس قسم کی باقتوں کے طلبگار ہی لوگ ہوتے ہیں جو عقل و فہم سے کورے ہوتے ہیں۔ عناد اور تعصیب کا پردہ ان کی عقول پر پڑتا ہے۔ جو لوگ بعض نادانی سے گمراہی اور شک میں مبتلا ہوتے ہیں۔ ان کے لئے یہ معجزات ہدایت اور رہنمائی کا ذریعہ بن جاتے ہیں۔ اور جن میں تعصیب اور عناد کا جذبہ بھرا ہوتا ہے۔ ان کے لئے یہ بھی بے کار ثابت ہوتے ہیں۔ اور صرف اتنا م جھٹ کا کام دیتے ہیں۔

دوسری دلیل عقلی ہی جس کو اہل بصیرت اور صاحب عقل و دانش تسلیم کرتے ہیں اور وہ بُنیٰ کے اطوار زندگی کا اعلیٰ معیار پر ہونا۔ اس کی تعلیمات کا موثر ہیں اور مطابق فطر ہونا۔ اس کے اصول تربیت کا موافق عقل ہونا۔ اس کے تبلائے ہوئے علوم دعارف کا انسانی فہم و ادراک سے بالاتر ہونا۔ اس کا تمام امور کو مضمون دلائل سے ثابت کرنا۔ پھر اس کی تعلیم و تربیت کا جیرت انگیز اثر۔

یہ سب وہ امور ہیں جن سے ایک سمجھہ دار فوراً معلوم کر لیتا ہے کہ اس بُنیٰ کا دعویٰ بُنوت صحیح ہے اور یہ یہے شک و شبہ خدا کا رسول اور فاصلہ ہے۔ جو کچھ ہے کہتا ہے سب خدا کے حکم سے کہتا ہے اور جو کچھ کرتا ہے سب اسی کے حکم سے کرتا ہے۔ عقل و شعور والے کی رہبری کے لئے یہ دلیل کافی ہے۔ اسی جانب اس آیتہ میں اشارہ ہے۔

أَوْلَمْ يَكُفِّرُهُمْ إِنَّا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ  
كِيَا ان کے لئے یہ کتاب کافی ہیں جو ہم نے  
يُتْلِي عَلَيْهِمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَرَحْمَةً وَ  
پُر نازل کی اور ہر وقت ان کے سامنے  
ذِكْرُهُ لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ د  
تمادت کی جاتی ہے۔ بے شک اس میں  
رحمت اور یاد دہنی ہے اُن لوگوں کیلئے  
جو ایمان رکھتے ہیں۔

جبکہ حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم تمام انبیاء اور رسولوں کے سردار ہیں۔ اور رسالت و بُنوت کے سلسلہ کو اپنر ختم کر دیا گیا ہے اور ان کے اتباع اور پیرودی کے سوا فلاج و ہیواد کے تمام راستوں کو بند کر دیا گیا ہے تو ہمارے لئے یہ کافی ہے کہ ہم ان کے حالات اور تعلیمات پر نظر کر کے ان کی تصدیق اور پیرودی کریں۔

اس ایک مسی کی تقدیق اور پیروی سے تمام انبیا رکی تقدیق اور پیروی ہو جائے گی۔ اس لئے کہ اس رسول کیم نے جہان اور نبیوں کی تعلیم و تربیت کو کمال تک پہنچایا ہے وہاں تمام انبیا رکرام کی رسالت اور بنت کی تقدیق بھی کی ہے۔ تو گویا حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی تقدیق اور پیروی ہر بُنی کی تقدیق اور پیروی کے مراد ف ہے۔ اور ان کی تکذیب تمام انبیا رکی تکذیب شمار ہو گی۔

**رسولِ خدا حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی مقدس زندگی پر نظر ڈالنے سے پہلے اگر اس وقت کی عرب کی جہالت کا اجمالی نقشہ ذہن نشین کر لیا جائے تو آپ کو خود معلوم ہو جائے گا کہ اس مقدس مہتی کے کمالات کا کیسے احاطہ ہر سکتا ہے؟ جس نے اس قدر پست قوم کو با مترقبی پہنچایا۔ اور ان جاہل افراد کو اس قدر مادی اور روحانی کمالات سے آراستہ کیا کہ ان میں سے ہر شخص کامل اور مکمل اور مقتدا اور پیشو ا بن گیا۔ رسولِ خدا کا ارشاد ہے۔**

**اصحابی کا النجوم بایهم افتديتم** میرے صحابہ تاروں کے مانند ہیں جس کی اہتمد یہ تمر بھی تم پیروی کر دے گے ہدایت پاؤ گے۔ یہ کوئی اپنی منہ بولی بات نہیں بلکہ اس روشنی اور آزادی کے زمانہ میں بھی عقلاء فرنگ اس بات کے مانند پر مجبور ہو گئے کہ نہ صرف رسولِ عربی بلکہ ان کے ہر صحبت یا فتح ساتھی کی زندگی ان کے اقوال و اعمال ان کے حرکات و سکنات انسان کی رہبری کے لئے بہتر بن نون ہیں۔ صحابہ کرام کی شان تو بہت اونچی ہے۔ آج دنیا انکے ادنیٰ کفتش بردار کی ہسری کا بھی دعویٰ نہیں کر سکتی۔

---

## اپنائت پیوٹ

ریگستانی علاقہ میں چند بدودی قبائل آباد ہیں۔ جو تہذیب و تمدن سے دور۔ مد نیت اور شهریت سے ناواقف۔ علوم و معارف سے نا آشنا۔ ان میں ایک شریف النسب عالی خاندان میں ایک ہونہار جلوہ افروز ہوتا ہے جو با پ کے سایہ عاطفت سے محروم ہوتا ہے۔ اور جنہے روز بعد ماں کی آغوش محبت سے بھی محروم ہو جاتا ہے اور غیروں کے ہاتھوں پر درش پاتا ہے جس کا کھلانیجہ یہ ہوتا ہے کہ اُس تعلیم و تربیت سے بھی نا آشنا رہتا ہے جو اس بدودی علاقہ میں رائج تھی۔ مگر مہ پارہ روز بزرگ بڑھتا ہے خاموشی اور کیسوئی کے ساتھ بڑھتا ہے دینا مافہما سے بے خبر رہتا ہے لیکن اپنے مالک اور خالق کو پہچانتا ہے۔ اور ہر وقت اسی کے سامنے سر زمگوں اور شرمدار رہتا ہے۔ اسی حالت میں چالیس سال کا طویل عرصہ گزر جاتا ہے۔ اور جب وہ ماہ کامل بن جاتا ہے تو مالک اور خالق کی تخلیات جلوہ فگن ہوتی ہیں اور اس خاموشی اور کیسوئی کے ساتھ بسرا و قات کرنے والے ماہتاب کو حکم ہوتا ہے کہ عالم میں رشد و ہدایت کی روشنی پھیلاو۔ مخلوق میں خالق کی معرفت پیدا کرو۔ بھلکے ہوؤں کو راہ راست پر لاو۔ اور رافت و حکمت کے ساتھ دلائل اور براہین کی قوت سے مالک اور خالق کی حکومت روئے زمین پر قائم کرو۔ اور مخلوق کی فلاج اور ترقی کے لئے ہمارے بلاء ہوئے دستور العمل کو دنیا میں رائج کر دا اب تم اس شخص کی بی کی اور بے کسی پر نظر کر و اور اس کام کی دشواری اور اس راہ کی نامہ نواری پر غور کر دیگر یہ خدا کا بندہ خدا کے حکم کے سامنے سر نیاز تسلیم کرتا ہے۔ اور بانگ دہل ندا لگاتا ہے

لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ

یہ آواز زبان سے نکلنی تھی کہ سب دشمن ہو گئے۔ اپنے بیگانے ہو گئے۔ مونس خنوار دشمن خونوار بن گئے۔ مگر وہ بالکل نہ گھبرا�ا اور اپنے دعوے کے ثبوت میں مسلط و حکت اور علوم و معرفت سے بھری ہوئی ایک کتاب پیش کی جس میں ترقی اور فلاح کی ایک شاہراہ بتلائی گئی اور صلاح و فلاح کی ساری باتیں کھوں کھول کر بیان کی گئی۔

الْمَرْءَةُ ذَلِيلَةُ الْكِتَابُ لَا رَبَّ يُؤْتَ فِيمَا يَنْهَا  
هُدًى لِلْمُتَّقِينَ یہ کتاب میں شاک کی گنجائش ہنسیں رہنا ہے ان لوگوں کے لئے جو خدا سے ڈلتے ہیں۔  
تَنْزِيلُ الْكِتَابِ مِنَ اللَّهِ الْعَزِيزُ یہ کتاب نازل کی ہوئی، ہر اندھرعت و حکت  
الْحَسِيْرِ كِبِيرٍ دلے کی جانب سے۔

إِنَّا أَنزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِيقَةِ  
فَأَعْبُدُ اللَّهَ مُخْلِصًا لَهُ الدِّينُ ہم نے حق کے ساتھ اس کتاب کو آپ کی طرف نازل کیا ہے سو آپ خالص اعتقاد کر کے اللہ کی بندگی کریں۔

یہ خدا کا بھیجا ہوا قاصدان لوگوں میں پیدا ہوا جو علوم و معارف سے بالکل بیکایا تھے اس دیوار میں ظاہر ہوا جہاں جہالت و ضمالت کی تاریکیاں چھائی ہوئی تھیں نہ وہاں کوئی ایسا شخص موجود تھا جس سے علم و معرفت کی روشنی حاصل کی جا سکتی۔ وہاں کہی کوئی ایسا عالم آیا جس سے اس علم و حکمت کے حاصل کرنے کا شاہرہ ہونا کہی بیرونی دنیا کا کوئی ایسا سفر کیا جس سے یہ شبہ ہو سکے کہ کسی دوسرے شخص سے یہ حقایق اخذ کئے ہوں صرف دو مرتبہ شام کا سفر کیا، گئے اور آئے اتنی قلیل مدت میں کس طرح اس قدر علوم حاصل کئے جا سکتے ہیں۔؟ ایسا شخص جس نے کہی علوم و معرفت کی فضا

نہ دیکھی ہو۔ کبھی کسی سے علم و معرفت کا سبق نہ پڑھا ہو۔ نہ کبھی کسی بامال کی صحت میں بیٹھا ہو ایسے جاہل خطہ اور ایسے جاہل لوگوں میں پیدا ہوا جن کی جہالت زبان زد ہو اور جالیں سال تک دوسروں کی طرح خود بھی ہربات سے بیگنا نہ رہے پھر ایکدم علوم و حفاظت کا درس شروع کرے اور ایک ایسی کتاب پیش کرے جس میں خالق کی ذات و صفات کی معرفت۔ معاش دمداد کا پورا بیان۔ اگلے اور پچھلے واقعات۔ زندگی گذارنے کا مکمل دستورالعمل۔ انفرادی اور زرعی ترقی کا راستہ اس تفصیل اور خوبی کے ساتھ بیان کیا گیا ہو کہ ساری دنیا ملکراں کا مثل بنانے سے عاجز ہو جائے اور سارے یہ تیرہ سورس کا طویل عرصہ گذر جانے کے باوجود آج تک کوئی فرد یا جماعت موافق یا مخالف اس کا ہم مثل نہ بن سکے۔

**وَإِنْ كُنْتُمْ فِي رَيْبٍ مِّمَّا نَزَّلْنَا** اگر تم شک میں ہو اس کلام سے جو آتا را بخونے پسندے پر تو لے آؤ ایک سورۃ اس **عَلَى عَمَدٍ فَأَقَاتُوا إِسْوَارَتِهَا** جیسی (السقرہ رکوع ۳)

اب ہر سیم الطبع سمجھدار انسان خود سمجھہ سکتا ہو کہ ان عالات میں ایسے شخص سو ایسا کلام جب ہی صادر ہوتا ہے جبکہ اسکو براہ راست مالک اور خالق کی طرف سے اس کی تعلیم اور تکفین کی گئی ہوا اور لفظ پ نفظ اور حرف بہ حرفت پڑھایا گیا ہو۔

**تِلْكَ مِنْ أَنْبَاءِ الْغَيْبِ نُوُحِيَهُنَّا** یہ باقی سنبھالہ غیب کی خبروں کے ہیں کہ ہم مجھے **إِلَيْكَ مَا كُنْتَ تَعْلَمُهُنَّا وَلَا قَوْمُكَ** ہیں تیری طرف، نہ تجھہ کو ان کی خبر تھی اور میں قبلہ ہذَا

**مَا كُنْتَ تَعْلَمُوا هِنْ قَبْلِهِ مِنْ كِتَابٍ** تھا اس سے پہلے کوئی کتاب اور نہ لکھتا تھا **وَلَا تَخْطُلْهُ بِيَمِينَكَ إِذَا أَدَدَ تَابَلِلَمْبُطُولُونَ** پسندے داہنے ہاتھ سے تپ تو البتہ شہہ میڑتے یہ جھوٹے۔

جب اس بنی کریم کی ذاتی عادات اور خصائص پر نظر ڈالی جاتی ہے تو معلوم ہوتا ہے۔  
 (۱) کبھی آپ نے جھوٹ نہیں بولا۔ نہ کسی پر افتراء اور بہتان باندھا۔ آپ کی امانت دیتے راستازی کے مخالف بھی ہمیشہ معترض رہے۔

(۲) کبھی آپ سے خلاف عقل و فطرت کا کوئی کام سرزد نہیں ہوا۔

(۳) کبھی آپ نے گھبرا کر راہ فرار اختیار نہیں کیا۔

(۴) آپ اپنے رفقاء اور ساتھیوں کے بے حد قدر دلائل کے ساتھ رحمت و شفقت اور محبت و عزت کا برداشت کرتے۔

(۵) دنیا اور دینا کی چیزوں کی آپ کے قلب میں ذرا و قعت نہ تھی۔ آپ ریاست و حکومت بڑائی اور برتری سے بالکل بے زار تھے۔ جو کچھ مال و دولت آپ کے پاس آتا اپنے رفقاء پر صرف کرتے اور خود متوکلانہ زندگی بسرا کرتے۔

(۶) آپ اہل ثروت اور دیناداروں سے استغنا برتنے اور غریبوں اور مسکینوں اور محتاجوں کے ساتھ تو اضع اور بمدردی اور غمگاری سے پیش آتے۔

(۷) ابتداء سے لیکر انتہا تک نہ آپ نے اپنے جان شاروں کے ساتھ حکومت اور بڑائی کا برداشت کیا اور نہ کبھی اپنے لئے کسی برتری کا خواہاں ہوئے اور ہمیشہ یہی فرماتے رہے۔ ٹانا لا بشعر مثلكم (میں مہارے ہی جیسا ایک بشر ہوں)

(۸) جن قوانین کو آپ دوسروں پر رائج کرنا چاہتے پہلے خود ان پر عمل کرتے۔ پھر دوسرا سے ان کی پابندی کرتے۔

(۹) جو راستہ اور جو طریقی زندگی آپ نے ایک دفعہ اختیار کیا آخر تک اُپر مبنی طی کے ساتھ قائم رہے اور کیسروں اس میں کبھی فرق نہ آیا۔

۱۰ آپ کا ہر وقت خداوندہ عالم کے خوف و خشیہ میں گزرتا اور سب سے زیادہ پروردگار کی اطاعت اور بندگی کرتے اور اس کی مخلوق کی تعلیم و تربیت صلاح و فلاح اور خیر خواہی میں منہج رہتے۔

یہ اس جامع کمالات کی چند خصوصیات کا نمونہ ہے۔ جب ایک مقدس ہستی میں یہ اصناف کمال کے ساتھ موجود ہوں اور وہ کوئی دعویٰ کرے تو اس کی صداقت اور حقاچت میں بالکل شک و شبہ کی گنجائش باقی نہیں رہتی۔

اب چونکہ ہمیں اس رسول کی صداقت اور حقاچت کا پورا یقین ہو گیا اور اس کی تبلیغی ہوتی یا تو پر کامل اعتماد اور بھروسہ ہو گیا تو اس کی لائی ہوتی کتاب کی تعلیمات پر ایک نظر ڈالنی ضروری ہے۔

اس کتاب مقدس کے مطالعہ سے ہمیں چند باتیں معلوم ہوتی ہیں۔

۱۱، اس کتاب مقدس کی تمام تعلیمات نہایت اعلیٰ اور فطرت انسانی کے موافق ہیں۔ جو بھی تعلیم انسان کو دی جاتی ہے اس کی طبیعت اور فطرت کے موافق ہے۔ اس کتاب مقدس کے منافع اور نقصانات کو کھول کھول کر بیان کر دیا جاتا ہے۔ اور اس کے منافع اور نقصانات کو کھول کھول کر بیان کر دیا جاتا ہے۔ چونکہ یہ تعلیم فطرت انسانی کے موافق ہے۔ اس لئے قابل عمل اور سهل ہے۔ اور ہر انسان جس کی طبیعت میں سلامتی اور فطرت میں صلاحیت اور استعداد ہے بہت جلد اس کو قبول کر لیتا ہے۔ اور اس کے ساتھ والبته ہو جاتا ہے۔

**فَاقِمْ وَسُجِّلْ لِلَّهِ دِينَ حَمِيْعًا فِطْرَةً** قائم رکھا پناہ دین پر مکیسو ہو کر یہ وہ فطرت اہلُهُ الَّتِيْ فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لَا تَبْدِيلَ ہے جس پر بنایا لوگوں کو۔ نہیں ہے تبدیلی

**بَلْ خَلَقَ اللَّهُ ذُلِّكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ**   اللہ کی فطرت کو بھی ہر طریقہ بیدھا و لیکن اکثر  
**ذَلِّكَنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْمَلُونَ**   وگ نہیں سمجھتے۔

(۱۲) اس کتاب مقدس کی تمام تعلیمات ہنا یت سہل اور انہمی جامع ہیں۔ سہل اس قدر  
 کہ ہر عالمی ان سے فیضیاب ہو سکتا ہے اور جامع اس قدر کہ کوئی فرد یا جماعت  
 یا قوم آج تک اس کے علوم و معارف کا احاطہ نہ کر سکی۔

**وَلَقَدْ يَسَّرْنَا الْقُرْآنَ لِلَّذِي كُرِّرَ**   اور ہم نے آسان کر دیا ہے قرآن سمجھنے کو  
**نَهَّلُ مِنْ مُدَّ كُرْسِطَ**   پھر ہے کوئی سوچنے والا۔

(۱۳) اس مقدس کتاب کی تعلیم و تربیت کسی خاص قوم یا خاص ملک یا خاص زمانہ کے  
 ساتھ مخصوص نہیں بلکہ آسمان کے پنجے بنے والے تمام انسانوں کی ہدایت اور  
 رہنمائی کے لئے یہ کتاب نازل کی گئی اس لئے اس کا طریقہ تعلیم و تربیت ایسا  
 معتمد اور مناسب ہے کہ کسی وقت اور کسی حال اور کسی زمانہ میں کوئی فرد  
 یا قوم یا کسی ملک کے لئے والوں کے لئے اپنے عمل کرنا دشوار نہیں۔

**الْمَّهُ ذُلِّكَ الْكِتَبُ لَا رَبَّ لَهُ**   یہ کتاب نہیں کوئی شک اس میں ہدایت  
**فِيهِ هُدًى لِلْمُسْتَقِيمِنَ**   ہے دریبو والوں کے لئے۔

(۱۴) یہ مقدس کتاب محسن چندہ، بھی روسمات اور تفکرات کا مجموعہ نہیں بلکہ زندگی کی نظر  
 کا کامل ترین دستور العمل ہے اور ترقی اور کمالات کے حاصل کرنے کا مکمل ضابطہ  
 ہے جو زندگی کے ہر شعبہ میں انسان کی پوری پوری رہبری اور رہنمائی کرتا ہے اور  
 فرد اور جماعت دونوں کی ترقی اور خیرخواہی کو مدنظر رکھ کر لیے تو این اور  
 ضابطے مقرر کئے ہیں۔ جیسے عمل کرنے سے بنی نوع انسان کی انفرادی اور

اجماعی زندگی کمالات سے آراستہ و پیراستہ ہو کر شاہراہ ترقی پر گامزن ہو۔  
 الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِيْنَكُمْ وَأَنْهَيْتُكُمْ كامل کر دیا تمہارے لئے تمہارے دین کو اور  
 عَلَيْكُمْ نِعْمَةٌ وَرَضِيَّتُ لَكُمْ پورا کر دیا تمپر اپنی نعمت کو اور پس کر دیا تمہارے  
 إِلَّا سُلَامٌ دِيْنًا ط لئے دین اسلام کو  
 اس اذکھی تعلیم و تربیت کی بدولت نصف صدی کے اندر اندر دنیا میں  
 جوانقلاب عظیم پیدا ہوا اور انسانیت کو جو ترقی اور عروج نصیب ہوا وہ اپنی  
 آپ ہی نظر ہے اور اس دستور العمل کے موجب اور کامیاب ہونے کا بین  
 ثابت ہے۔

## اسلام کا دوسرا کرن

”وَنَارٌ“

تمہارے پاس جو کچھ بھی ہر حتیٰ کہ تمہاری جان تمہارے ہاتھ پیر آنکھ کان  
 ناک حواس عقل و شعور غرض کوئی بھی شے تمہاری اپنی ایجاد نہیں بلکہ غیر کی  
 عطا کی ہوئی ہے۔ جس مولائے کریم نے تمہیں سب کچھ عطا کیا اس کے باشمار  
 انعامات اور احسانات کا مقتضی یہ تھا کہ تم چوبیں لگھنئے ہر آن ہر لمحہ اسکی  
 رضا و خوشودی اور وفاداری و فرمابندرداری میں سرگرم ہوا اور ہر وقت اسکے  
 دربار میں حاضر باش اور خدمت کے لئے مستعد اور پیار ہوا در کوئی لمحة غفلت

دلار دا ہی میں نگزارد جب تم کسی شخص کو چند د پیسہ ماہوار پر ملازم رکھتے ہو  
 تو اس سے کس قدر مستعدی فرض شناسی و فاداری جان شاری اطاعت  
 و فرمابنرداری حضر باشی کے خواہاں ہوتے ہو اور ذرا کوتاہی پر کس قدر  
 باز پرس کرتے ہو اور بگڑتے ہو حالانکہ تم خود اپنی صروریات پورا کرنے  
 میں ملازم کے محتاج ہو اور یہ اس کا بڑا کرم ہے کہ اس نے چند سکوں کے  
 عوض اپنی جان عزیز مہماںے حوالہ کر رکھی ہے۔ پھر وہ پر دردگار عالم جسکی  
 تم مخلوق ہو ممبوگ ہو اور سراپا شرمندہ احسان ہو ہر وقت اس کی گوناگوں  
 نعمتوں سے سرفراز ہو وہ مالک حقیقی اگر تم سے بھی ہر وقت کی حاضر باشی  
 مستعدی و جان شاری فرض شناسی اور فاداری اطاعت و فرمابنرداری  
 کا خواہاں ہو تو اس میں کیا استعداد ہے؟ اور تم سے مہماںی کوتاہی پر باز  
 پرس کی جائے تو مہماںے پاس کیا عذر ہے؟ لیکن خداوند کیم بڑے  
 لطف و کرم اور رحمت و شفقت والا ہے اس نے مہماںی ہر وقت کی ذمہ داری  
 کو ہلکا کر دیا اور شب و روز میں صرف پانچ مرتبہ اپنے دربار کی حاضری کا  
 وقت مقرر فرمادیا تاکہ تم ہر وقت کی پابندی سے آزاد بھی ہو جاؤ اور  
 دنیا دی مشغول میں چنس کر اپنے مالک سے غافل نہ بن جاؤ اور جو پہنچ مولا  
 کی اطاعت اور فرمابنرداری کی ذمہ داری تم نے اپنے سر رکھی ہو اس کی صلاحیت  
 اور استعداد اچھی طرح پیدا ہو جائے اور مسلمان ہونے کی چیز سے جن  
 یا توں کا تم نے اقرار کیا ہے ان کی بادشاہی بھی ہو جائے اور اس کے ساتھ  
 تمہیں اپنے مولا سے تم کلامی کا شرف حاصل ہوتا رہے اور اپنی معروضات

کے پیش کرنے کا موقع ملتا رہے۔

یہ مقصد کوئی معمولی مقصد نہیں اور بارگاہ خداوندی میں حاضر ہونا اور ہمکلامی کا شرف حاصل کرنا اور اپنی معروف صفات کو پیش کرنا کوئی ادنیٰ معزک نہیں کہ سہولت کے ساتھ طے کر دیا جائے۔ اس کے لئے سب سے پہلے ایک پاک و صاف جگہ منتخب کی گئی جس کو "مسجد" کہتے ہیں۔ پھر ایک منادی مقرر کیا گی کہ وقت مقررہ پر اللہ کے بندوں کو اس کی بارگاہ میں بلائے۔ اور جب پاک و صاف ہو کر سب جمع ہو جائیں تو جو شخص خدا تر س اور فدار سیدہ ہو وہ سب کو غلاموں اور چاکروں کی طرح یہ حمی صفت میں کھڑا کرے اور خود ان کی رہبری اور رہنمائی کے لئے آگے کھڑا ہو اور دینا و ما فہما کے خیالات کو دل سے نکال کر آئینہ دل کو فاطراً رض و سمار کے سامنے رکھتے تاکہ براہ راست تجھیات خداوندی جلوہ نلگن ہوں۔ اور خدا کی عظمت و بیز رگی کا اقرار کرتے ہوئے دونوں جہان سے دست بردار ہو کر دست بستہ ماںک حقیقی کے سامنے کھڑا ہو جائے اور خدا کی حمد و شنا بیان کرے خدا کی خدائی اور لا بو بیت کا اعتراض کرے اپنی بندگی اور بیچارگی کا اقرار کرے اور اس بیدھے راستے پر چلنے کی آرزو کرے جو پروردگار عالم نے اپنے بندوں کے لئے مقرر کیا ہے اور ان راستوں سے پناہ مانگنے جو اس کے نامرضی اور ناپسند ہیں اور اس کے تبلائے ہوئے راستے اور مقرر کئے ہوئے قانون کو دل سے قبول کرے اور حب استطاعت زبان سے اس کی تلاوت کرے۔ بچراں کی عظمت و بڑائی کا دھیان اور اقرار کرتے ہوئے اس کے سامنے سر کو جھکائے گویا تم نے اس قانون کو قبول

کر لیا اور اس کی اطاعت اور فرمابندرداری کا بوجھ اپنے سر پر رکھ لیا۔ اور فُدا کی فدائی اس کی بزرگی اور بڑائی کا بازار اقرار کرے۔ پھر ضرا کا شکر ادا کرتا ہوا کہ اسکی حمد و شنا اور معروضات کو سنکر قبول کر لیا یہ دھا کھڑا ہو جائے اور اس نعمت عظیمہ کے شکر میں الشد کی بزرگی اور بڑائی کا اقرار کرتے ہوئے سر کو اس کے سامنے زمین پر رکھ دے اور اس کی بزرگی اور بڑائی رو بیت اور شہنشاہیت کا بار بار اقرار کرے۔ پھر اس کی بڑائی اور بزرگی کا اقرار کرتے ہوئے سر کو مسجدے سے اٹھائے گریہ سر بنا یا اسی لئے ہے کہ اس کو معبود کے سامنے ذلیل و خوار کیا جائے اس لئے پھر معبود کی بزرگی اور بڑائی کا اقرار کرتے ہوئے سر کو زمین پر رکھ دے۔ اور معبود کی بزرگی اور برتری اور رو بیت اور شہنشاہیت کا بار بار اقرار کرے۔ اسی طرح اول سے آخر تک چند بار کرے تاکہ دل و دماغِ الک کی ہمیت و جلال عظمت و بزرگی سے معمور ہو جائیں۔ اور اپنی علامی اور بندگی کا سکھ دل و دماغ پر جنم جائے اور جن چیزوں کا بار بار اعتراف اور اقرار کیا اکر وہ اس حد تک دل میں گھر کر جائیں کہ اس کے آثار نطاہر سے نمایاں ہوئے گیں۔ یہ مومن کی معراج ہے۔ اسی کو نماز کہتے ہیں جس کی پوری کیفیت اور ترکیب فقہ کی کتابوں سے معلوم ہوگی۔ یہی وہ طریقہ ہے جب انسان اس کا خوگ ہو جاتا ہے تو پاکیزہ اخلاق اور اچھی عادت سے آ راستہ ہو جاتا ہے۔ اور فخش اور گندی با توں سے خود بخود بچنے لگتے ہیں۔

إِنَّ الصَّلَاةَ تَنْهَىٰ عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرُ بِلَا شَكْ نَمَازٌ فَعْشٌ اور گندی عادتوں کی باز کشمی ہے اور یہی وہ راستہ ہے جس سے انسان حیقی ترقی اور صلاح و فلاح حاصل کرتا ہے۔

قَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ  
هُمْ فِي صَلَاةٍ تَهِيفُ  
الَّذِينَ هُمْ عَنِ اللَّغْوِ مُعْرِضُونَ

بیشک فلاخ کو پہنچے وہ ایمان والے جو  
اپنی نماز میں بھکنے والے ہیں اور جو لغو  
بات پر دھیان نہیں کرتے۔

اب تم خود غور کرو جو انسان شب و روز میں پانچ مرتبہ اپنے پروردگار کی  
بارگاہ میں حاضر ہوتا ہوا اور ہمکلامی کا شرف حاصل کرتا ہوا ور راز و نیاز کی باتیں  
کرتا ہوا اس کو کس قدر گھر ا تعلق اور وابستگی ملا را علی کے ساتھ پیدا ہو گی؟ اور  
اس کی روحانیت میں کس قدر ترقی ہو گی؟ اور اس کی روح کو کس حد تک پرداز  
ہو گی؟ اس روحانی ترقی کی قدر و قیمت وہی شخص خوب مجھ سکتا ہو جو اس لذت  
سے آشنا ہو۔

پس از سی سال ایں معنی محقق شریہ خاقانی  
کے یکدم با خدا بودن بہ از ملک سیلیمانی

اور اس کے ساتھ جو مادی اور ظاہری فائدے اپر مرتب ہوتے ہیں وہ  
بھی کچھ کم نہیں۔ سکون قلب۔ اطمینان خاطر۔ مساوات اور بمحبتی۔ اتفاق اتنی د  
باہم انوت وہ مردی۔ امیر کی اطاعت۔ اوقات کی پابندی۔ پاکیزگی اور  
صفائی۔ اخلاق کی درستی۔ تہذیب نفس۔ بیاسی تنظیم۔ تعلیم و تربیت کا اعلیٰ نظم  
یہ وہ امور ہیں جو نماز کے ساتھ خود بخود ظاہر ہوتے ہیں۔ بشرطیکہ نماز  
کو حضور قلب جلائیت قلب غور و فکر کے ساتھ ادا کیا جائے گویا کہ تم  
خداوند عالم کے دربار میں حاضر ہو تم اس کے سامنے ہو وہ ممکنیں دیکھ رہا ہو  
اور متمہاری معروفات کو سُن رہا ہے۔ پھر اس کے مناسب عظمت وہیت

شوق و غبیت ہو ادب و احترام ہو اور جو کچھ تم زبان سے کہہ رہے ہو۔ اس کو سمجھ رہے ہو۔ اور دل سے اس کا اعتراف واقرار کر رہے ہو۔ اگر ایسا نہیں کیا اور غفلت اور بے توجہی کے ساتھ نماز کے اركان پورے کر لئے تو نماز صفردار ادا ہو جائے گی اور بلا شک غریب خداوندی ذمہ سے ساقط ہو جا یہیں گا۔ لیکن ان ترقیات اور کمالات سے کس طرح سرفراز ہو سکتا ہو جو حقیقی نماز کے ساتھ وابستہ ہیں۔ اور ان ثمرات اور منافع سے کیسے متفق ہو سکتا ہی۔ جو نماز سے مقصود ہیں۔ تم خود بتلاو کہ اگر تم کسی امیر کی مجلس میں جاؤ اور آداب مجلس بجا نہ لاؤ اور غفلت و بد ہوشی میں مجنون نامہ حرکات کرنے لگو۔ تو وہ امیر تم سے خوش ہو گا یا ناخوش؟۔ اور تم لائقِ العام و اکرام ہو یا سزا و ارعتاب و سرزنش؟ اور اگر وہ امیر اس بے ادبی اور گستاخی پر موافق ہو تو وہ اتنی یہ کرے توحیث بجانب ہے کہ نہیں؟ میرا مقصد یہ ہرگز نہیں کہ یہ ظاہری نماز بے کار ہے حاشا دکلاً یہ کہنے والا اور سمجھنے والا دونوں مجرم اور سخت مجرم ہیں۔ بلکہ وہ دین ہیں۔ قابل عتاب و سرزنش ہیں۔ اس لئے کہ نماز کی حقیقت میر کب آ سکتی ہی۔ جب تک کہ اس ظاہری صورت کی پابندی نہ کی جائے ظاہر سے حقیقت کی طرف رجوع ہوتا ہی جو ظاہری مفہود ہو گا۔ تو حقیقت سے کیسے ہمکنار ہو سکتا ہے؟ میرا مقصد یہ ہے کہ دل پر سے غفلت و نادانی کے پردوں کو ہٹایا جائے اور دل میں رب عظیم کی محبت و غسلت کا چذبہ پیدا کیا جائے اور نماز کو ایسی طرح ادا کیا جائے جس سے حقیقت کی طرف رہبری ہوتا کہ ان کمالات سے آراستہ ہو جو نماز کا فاصلہ ہیں۔ اور

ان ثرات سے بہرہ در ہو جو نماز پر مرتب ہوتے ہیں اور اگر یہ ظاہری نماز ترقی کی جانب رہنمائی نہ کرے اور اپر کوئی بہتر نماز مرتب نہ ہو سکوں و علمانیت حاصل نہ ہو رہا وہ حایثیت میں زیادتی نہ ہو تو یہ نماز کا قصور نہیں قصور دار وہ شخص ہے جس نے نماز کو بے طرح غفلت اور بے تو جھی کے ساتھ ادا کیا۔ اگر کوئی ہوشیار تجویز کار طبیب کسی مرضی کے مرض کی اچھی طرح تشخیص کر کے اس کے لئے کوئی نسخہ تجویز کرے اور اس کا طریقہ استعمال اور ضروری ہدایات بتلادے میکن مرضی اس نسخہ کو غلط طریقہ پر استعمال کرے اور طبیب کی بتلائی ہوئی ہدایت کے خلاف کرے جس کی وجہ سے کوئی نفع نہ ہو تو یہ طبیب کی نادانی نہیں۔ نسخہ میں کوئی خرابی اور نقصان نہیں بلکہ اس شخص کے دماغ کا فتور ہے جس نے طبیب کی ہدایت کو نظر انداز کیا اور نسخہ کو غلط طریقہ سے استعمال کیا یہ شخص خود اپنے اس فعل کا ذمہ دار اور مجرم و خطاکار ہے۔

اس کا طریقہ یہ ہے کہ آداب و شرائط کا لحاظ رکھتے ہوئے نماز کو اچھی طرح ادا کیا جائے پھر اپنے بھروسہ و قصور کا احساس کر کے ندامت و شرمندگی کے ساتھ انہمار معدرت کیا جائے۔ یہی اختلاف قصور اور ندامت و شرمندگی رفتہ رفتہ اس حقیقی نماز سے لذت آشنا بنادے گی جو مطلوب و مقصد ہے۔ ۵

بندہ ہماں پر کہ ز تقوییر خویش      عذر بدر گاہ حند آ درد  
ورنہ سرا دار خداوند کیش!      کس نتواند کہ بجا آورد

# اسلام کا تیسرا رکن

## ”زکوٰۃ“

اللَّهُرَبُ الْعَالَمِينَ کی رضا اور خوشنودی حاصل کرنے کے لئے ماں و دولت میں سے چالیسوال حصہ اس کے مستحق بندوں کو دنیا اور ضرورت مند کی ضرورت کو پُورا کرنا شریعت میں اس کو زکوٰۃ ”کہتے ہیں۔ اور چالیسویں حصہ سے زیادہ اللہ کی راہ میں خرچ کرنا ”صدقة و خیرات“ کہلاتا ہے۔

ہر مالدار پر جو صاحب نفعاب ہو زکوٰۃ کا دینا ضروری اور فرض ہے۔ اور صدقہ و خیرات افیتا ری خیر ہے۔ اگر کرے گا تو اس کے اثرات اور خیر و برکات پائے گا نہ کرے گا تو اس کے منافع سے محروم رہے گا۔

ان ان کے پاس جو کچھ بھی ہے وہ اپنا نہیں۔ بلکہ خالق جل جلالہ کی عطا اور بخشش ہے اس کی دی ہونی نعمت ہے اور اسی کی ملکیت ہے جسی کہ خود ان ان بھی اسی کا مملوک اور پروردہ غلام ہے اور جس دماغ سے یہ سوچتا ہے اور جن ہاتھ پیروں سے یہ کہتا ہے یہ اس کے خانہ ساز نہیں بلکہ اسی کے دئے ہوئے کل پر زے ہیں۔ ان ان تو صرف آله کاربے اور علماء جبیثت سے متصرف اور قابض ہے۔ اللہ رب العالمین کا ارشاد ہے۔

ذَمَّا بِكُمْ مِّنْ نِعْمَةٍ فَمِنَ اللَّهِِ ادْرِجُوهُ بھی تمہارے پاس نعمت ہو سوال اللہ کی طرف سے

اس کا تفاصیل یہ تھا کہ انسان اپنی ساری مال و دوستی بے دریغ اپنے مالک کے حضور میں پیش کر دیتا اور یہی بندگی اور غلامی کا اصلی مقصد نبنتی ہے۔ مگر مالک نے اپنے لطف و کرم سے بہ کچھ اسی کو دیدیا اور اپنا تعلق قائم رکھنے کے لئے ایک معمولی ساحصہ مقرر کر لیا جو اس کے نام پر اس کے دوسرا مسخ نبند کو دیدیا جائے تاکہ اس کے ذریعہ بندگی پر اپنی حقیقت ہر وقت عیا رہے اور کسی وقت اپنے کمالک نہ سمجھنے لگے۔ یہی زکواہ کا اصلی مٹاہی۔ جس سے ہر وقت مالک اور مملوک خالق اور مخلوق کا تعلق آشکارا ہوتا رہتا ہے اور انسان کو کسی وقت میں بھی اپنی ملکیت کا دعویٰ اور زعم پیدا نہیں ہوتا جناب پھر اللہ رب العالمین کا حکم ہے۔

**يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذْ نِفَقُوا** اے ایمان والوحوح کرو ان چیزوں  
**مِمَّا رَأَزَّ قُنَاطِكُمْ** میں سے جو دی ہیں ہم نے تم کو۔

مالک کے دئے ہوئے مال میں سے۔ اس کی راہ میں خرچ نہ کرنا ایک قسم کی بغاوت اور سرکشی ہے اور سراسر ہلاکت و بر بادی ہے۔ حکم ربی ہے۔ **وَأَنْفَقُوا فِي سَيِّلِ اللَّهِ دَلَّا** اور خرچ کر دتم اللہ کی راہ میں اور مت ڈالو تم اپنے کو اپنے ہاتھوں تباہی میں **تُلْقُوا إِبَارَاتِ دِيَكْمَةٍ إِلَى** اور خوب اچھی طرح خرچ کرو بے شک **الْتَّهْلِكَةَ وَأَحْسِنُوا إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ** ربعہ ربعہ ۲۲ اللہ پسند کرتا ہی اچھی طرح حشرچ کرنے والوں کو۔

ان فرطِ محبت اور شدت تعلق میں اپنے محبوب پر اپنا جان و مال

سب قربان کرنا چاہتا ہے۔ یہی عشق و محبت کا طور و طریق ہے۔ اور عشق اور مال کا شیوه ہے جو عاشقانِ حق کے لئے جان کی قربانی روزہ قرار دیا گیا ہے اور مال کی قربانی کے لئے زکوٰۃ کو مقرر کیا گیا۔ پس معبود برحق کی خاطر مال کا کچھ حصہ مخلوق خدا پر خرچ کرنا گویا، اس حقیر سرمایہ کو بارگاہِ رب العالمین میں پیش کرنا ہے۔ اور محبوب حقیقی کی خاطر قربان کرنا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ صدقہ و خیرات اور مال زکوٰۃ فقیر اور محتاج کو نہیں دیا جاتا بلکہ شہنشاہِ عالم کے حضور میں حقیر تھفہ پیش کیا جاتا ہے جس کو وہ اپنے لطف و کرم سے نوازتا ہے اور قبول فرماتا ہے اور مزید انعامات سے سرفراز فرماتا ہے۔

مال و دولت کی محبت یہی دہ زہر ملامادہ ہے جو محبت خداوندی کے حق میں ستم قاتل کا حکم رکھتا ہے۔ یہ مال و دولت ہی وہ شے ہے جو اپنا گروہ ویدہ بنائے خانق اور مالک سے نا آشنا بنا دیتا ہے۔ اس زہر کا اصل تریاق زکوٰۃ اور صدقہ و خیرات ہے۔ جس کے بغیر حقیقی سعادت نصیب نہیں ہو سکتی۔ ارشادِ ربانی ہے۔

**لَئِنْ تَعَالُوا إِلَيْنَا حَتَّىٰ تُنْعَذُوا**      نہیں حاصل کر سکو گے تم اصل نیکی یہاں تک  
**مِمَّا أَهْبَطْنَا**      کہ خرچ کر واں چیز سے جو تم کو پسند ہو۔  
 اپنی پسندیدہ چیز کو نکال کر دوسرے کے حوالہ کر دینا ہر چند کہ نفس پر شاق اور گرائی ہوتا ہے، مگر نفس کی اصلاح اور درستی کے لئے اس کو دی دو اکاپلانا ناگزیر ہے۔ تا دینیتکہ اس کڑپے پیلے کو نہ ملا یا جائے گا دل کے اندر ورنہ سر مال و دولت کی محبت کا تنقیہ نہ ہو گا۔ اور اس حقیقی دولت سے محروم رہ گیا۔

جو انسان کا اصلی کمال ہے۔

ایک محتاج کو ضرورت اور حاجت پیش آتی ہے اور بے اختیار اس کا دل اپنے خالق کی جانب متوجہ ہوتا ہے۔ یا از خود فضل ایزدی اس کے شامل حال ہوتا ہے تو اس کی ضرورت کو پورا کرنے کا داعیہ کسی انسان کے قلب میں پیدا ہو جاتا ہے اور وہ اس کی ضرورت کو پورا کر دیتا ہے۔ دینے والے کے لئے یہ محض توفیق خداوندی اور سعادت سرمدی ہوتی ہے جس کے ثمرات مولیٰ کی رحماء مندی اور خوشنودگی کی شکل میں ظاہر ہوتے ہیں۔ جو آخرت میں اجر عظیم کا ذریعہ ہوتا ہے فَالَّذِينَ آمَنُوا أَمْنَكُمْ وَأَنِفَقُوا لِهِمْ جو لوگ ایمان لائے تم میں سے اور **أَجْرٌ كَبِيرٌ** خرچ کیا ان کے لئے بہت بڑا اجر ہے۔

ہر انسان کی طبی خواہش اور عقلی تقاضہ یہ ہوتا ہے کہ وہ کل کے لئے اپنے پاس کچھ ذخیرہ اور اندوختہ رکھے تاکہ بروقت ضرورت کام آئے اور وقت پر پریشانی نہ ہو۔ اصل ضرورت اور پریشانی کا وقت مرنے کے بعد ہو گا۔ جب آخرت کی زندگی شروع ہو گی۔ اور دنیا کا اندوختہ وہاں خرچ کرنا ہو گا۔ خود مال کوئی کسب اور عمل نہ ہو گا۔ جو کچھ انسان اللہ کی راہ میں خرچ کرتا ہے۔ یہ آخرت کی زندگی کے لئے اندوختہ اور اصلی سرمایہ ہوتا ہے۔ پس ہر انسان کی یہ خواہش ہوتی ہے کہ میرا آخرت کا سرمایہ زیادہ ہو۔

**يَا يَهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ** اے ایمان والو ڈرتے رہو اللہ کی **وَلَلَّهُ نَظِرٌ إِلَى نَفْسٍ هَآقِدٌ مَّتَّلِعٌ** اور غور کرے ہشیخ کہ کیا بھیجا ہے کل کے لئے۔

آخرت کے لئے بھیجا ہوا سرایہ اگرچہ خدا کا عطا کیا ہوا ہی مگر وہ پے ناز ہے اس نے اب سرمایہ کو بھیجنے والے کے لئے محفوظ رکھا ہوا ہی اور اپنے ذمہ ایک قسم کا فرض مجھا ہوا ہی جس کو ہزارہا گناز یادہ کر کے روز حشر وقت ضرورت دینے والے اور بھیجنے والے کے حوالہ کر دیا جائیگا۔ ارشادربانی ہی۔

إِنَّ الْمُصَدِّقِينَ وَالْمُصَدِّقَاتِ  
أَفَرِضُوا اللَّهَ قَرُضاً حَسَنَا  
يُضَعَفُ لَهُمْ وَلَهُمْ أَجْرٌ  
كَرِيمٌ

بے شک صدقہ دینے والے مرد اور عورتیں دے رہے ہیں اللہ کو فرضہ حسنہ بڑھا دیا جائے گا ان کے لئے اور ان کے لئے نفیس اجر ہے۔

دوسری جگہ ارشاد ہے۔

مَنْ ذَا الَّذِي يُقْرِضُ اللَّهَ  
قَرْضًا حَسَنًا فَيُضَعِّفَهُ اللَّهُ  
وَلَهُ أَجْرٌ كَرِيمٌ لَهُ نفیس اجر ہے۔

جس سرمایہ کو اللہ رب العزت بڑھائے اس کی بڑی ہوتی ہی کیا اندازہ ہو سکتا ہے۔ پس جو شخص زکوٰۃ دیتا ہے اور صدقہ و خیرات کرتا رہتا ہے اس کی روح ہر وقت معلمن اور شاداں رہتی ہے کہ عالم جا و دانی کے لئے اس کے پاس بہت ذخیرہ موجود ہے۔

اللہ کی راہ میں خرچ کرنے کے تین درجے ہیں۔

اعلیٰ درجہ یہ ہے کہ اپنا سب کچھ مالک حقيقی کی راہ میں اس کی خوشنودگی کی غلط صرف کرے جو عاشقین صادقین کا شیوه ہے۔

دوسرادرجه یہ ہے ۔ کہ کچھ مال اپنے پاس بھی وقت ضرورت کے لئے رکھے اور رابر راہِ مولیٰ میں بھی خرچ کرتا رہے ۔ یہ متوسط درجہ ہے اور یہ بھی کامل ایمان والوں کو نسبیت ہوتا ہے۔

تیسرا درجہ یہ ہے کہ صرف زکوٰۃ مفروضہ کو ادا کرتا رہے ۔ یہ بھی بغلتیت ہے اور عامہ مسلمین اور ضعفاء امت کا درجہ ہے ۔

زکوٰۃ کے جو کچھ بھی منافع بیان کئے گئے ۔ یہ رُوحانی ترقیات اور تجلیات ہیں ۔ مادی بڑی منفعت یہ ہے کہ زکوٰۃ اور صدقہ و خیرات تمام اقتصادی خرابیوں اور شکلات کا واحد حل ہے ۔

زکوٰۃ اور صدقہ و خیرات کے ذریعہ دولت صحیح تقسیم ہوتی رہتی ہے اور سرمایہ داری اور افراط زر کی نوبت نہیں آتی ۔ کسی کے پاس حد اعدالت سے زیادہ روپیہ جمع نہیں ہوتا ۔ مخلوق خدا میں کوئی بھوکا اور ضرورت مند باقی نہیں رہتا ۔ ناداروں کی ساری ضروریات مالداروں کے ذمہ عائد ہوتی ہیں ۔ اور ہر شخص کی خبرگیری اور حاجت روائی کا دوسرا شخص پُورا پُورا ذمہ دار ہوتا ہے بلکہ بسا اوقات دوسرے کو اپنے پر ترجیح دینی پڑتی ہے۔

جیسا کہ صحابہ کرام کی عادت تھی **دَيْوُثُونَ عَلَى أَنْفُسِهِمْ دَلَوْكَانَ دَلَّتْ خَصَا** (اور ترجیح دیتے ہیں اپنے نفسوں پر اگرچہ ان کے لئے تنگی ہو) اگر آج دنیا اس نقش قدم پر آجائے تو یہ ساری فلسفہ اور بے چینی جاتی رہے ۔ امیر دغب کا امتیاز مٹ جائے اور دنیا ہر ایک کے لئے بہشت کا نمونہ بن جائے ۔

**”بہشت آنجاست کہ آزارے باشد“**

# اسلام کا چوہت کرن

## ”روزہ“

صیح صادق کے طلوع سے غروب آفتاب تک کھانے پینے اور جماعت کو اللہ کی رضا کے لئے اس کے حکم کے ماتحت باز رہنا اس کو شریعت میں روزہ کہتے ہیں۔

انسان کو اللہ رب العالمین نے کھانے پینے کی گوناگوں نعمتوں اور لذتوں سے فواز اور انواع و اقسام کی کھانے اور پینے کی عمدہ عمدہ چیزوں کو عطا فرمایا تاکہ ان لذتوں سے آشنا ہو کر اپنے غالق مالک اور راز ق کو پہچانے اور اس کی عطا کی ہوئی نعمتوں پر شکر گزاری اور قدر دانی کے جذبات برائی گیختہ ہوں۔ ارشادِ ربانی ہے۔

**كُلُّاِمِنْ طَبِيَّبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ** کھاؤ عمدہ عمدہ ہمایہ ہیے ہرگئے رزق کو  
**ذَ اشْكُرْ رُدُّاِللَّهِ** اور شکرِ ادا کر واللہ کا۔

ان کھانے اور پینے کی لذتوں سے شکر گزاری اور قدر دانی کے ساتھ متفق ہونا ان کے ذریعہ ان کے پیدا کرنے والے کو پہچانا اور دینے والے کی عظمت دشوقت کے سامنے سر نگوں ہونا سراسر عبادت اور عین بندگی ہے۔ اور ناشکری اور ناقدری غفلت اور مد ہوشی کے ساتھ ان نعمتوں کا استعمال

کفر و طغیان اور سرکشی ہے جو سخت ہٹ دھرمی اور بڑی زیادتی ہے۔  
ارشادِ ربانی ہے۔

**كُلُّوا وَ الشَّرَبُوا وَ لَا تُسْرِفُوا** کھاؤ، وربہ بیو اور نہ حد سے تجاوز کر د  
**إِنَّهُمْ لَا يُحِبُّونَ الْمُسِرَّ فِينَ** بے شک اللہ ناپسند کرتا ہے صد سے  
تجاوز کرنے والوں کو۔

اسی زیادتی سے بچانے کے لئے اور انسان کو صد اعدال پر قائم رکھنے کے  
لئے روزہ مقرر کیا گیا۔ اور اس کو بندگی کا اعلیٰ معیار قرار دیا گیا۔ جس سے یہ  
بات بخوبی واضح ہو جاتی ہے کہ انسان کا کھانا پینا خواہشات نفسانی سے ہر  
یا حکمِ ربی کی بجا آؤ رہی ہے۔ اگر کھانے کی اجازت کے وقت کھایا اور پیا  
اور جب کھانے پینے سے روک دیا تو رک گیا تو معلوم ہوا کہ اس کا کھانا پینا  
سب بندگی اور فرمانبرداری کے ماتحت ہے۔ نفس کی پیروی اور خواہش پروری  
سے پاک ہے، در نوجہ پر تاریق نہیں بلکہ ہوا پرست ہے۔ اور خواہشات کا بند  
ہے۔

اللہ رب العالمین نے انسان میں دو قوتیں رکھی ہیں۔ قوتہ بہمیتہ۔ قوتہ ملکیتہ  
قوہ بہمیتہ ہمیشہ خواہشات پرستی پر ابھارتی ہے اور حق پرستی سے غافل بناتی ہے  
اور قوت ملکیتہ اس کے برعکس حق پرستی پر ابھارتی ہے۔ اور خواہشات کی پیروی  
کو چھپڑاتی ہے۔ اگر قوت بہمیت غالب ہوتی ہے تو شیطنت اور حیوانیت کا  
پورا غلبہ ہوتا ہے۔ اور خدا سے بے تعلقی ہوتی ہے۔ اور جب قوتہ ملکیت غالب  
ہوتی ہے تو تمام ملکوتی صفات نایاں ہوتی ہیں۔ انسانیت کا غلبہ ہوتا ہے اور

حق بسیارہ و تعالیٰ کے ساتھ پوری والبتوگی ہوتی ہے۔ قوۃ بہمیہ کو مغلوب اور قوۃ ملکیہ  
 کو غالب کرنے کے لئے روزہ تریاق کا حکم رکھتا ہے۔ اور تیرہ بہت علاج ہے  
 روزہ سے انسان کی خواہشات نفسانی مرضی محل ہو جاتی ہیں۔ اور قوۃ بہمیہ کا زور  
 اور جوش ٹھنڈا ہو جاتا ہے۔ جس کی وجہ سے قوۃ ملکیہ کو برٹھنے اور ابھرنے کے موقع  
 حاصل ہو جاتے ہیں۔ اور قوت و شوکت لفیب ہوتی ہے۔ اور ملار اعلیٰ کے  
 ساتھ کمال تعلق پیدا ہو جاتا ہے۔ اور عالم قدس کے ساتھ پورا ربط قائم ہو جاتا  
 ہے۔ بحور دفع انسانی کی انتہائی پرواز ہے۔ اور انسانیت کا پُورا عزوج ہے۔  
 انسان کا اصلی کمال اور اصلی جو ہر یہ ہے کہ وہ اپنی طبیعت پر پورا قابو  
 یافتہ ہو اور اس کی طبیعت سراسر عقل کے تابع اور فرمابردار ہو۔ مگر طبیعت  
 انسانی ہمیشہ عقل کی فرمابرداری اور محکومی سے بے زار رہتی ہے۔ اس  
 لئے طبیعت کو قابو میں رکھنے اور اس کو عقل کے تابع بنانے کے لئے طبیعت  
 کے خلاف امور پر نفس کو مجیور کرنا اور ان امور کو اختیار کرنا جو طبیعت  
 پر شاق ہوں بہت ضروری ہے۔ سب سے زیادہ طبیعت کا رجحان کہانے  
 پینے اور حظِ نفس کی جانب ہوتا ہے۔ اور ان کو چھوڑنا زیادہ شاق نہ  
 ہے۔ پس ان امور کو چھوڑنا طبیعت پر قابو یافتہ بنادیتا ہے۔ اور انسان کو  
 سراسر عقل کا محکوم کر دیتا ہے۔ پھر عقل اس کو بندگی کے اطوار سکھاتی ہے اور  
 اس صراطِ مستقیم پر چلاتی ہے۔ جو انبیاء و صد لقین اور مقربین کی راہ ہے۔  
 روزہ کی وجہ سے جب خواہشات نفسانی کمزور ہو جاتی ہیں۔ اور  
 طبیعت پر اچھی طرح قابو حاصل ہو جاتا ہے۔ تو گناہوں کا صدور نہیں ہوتا۔

اور روح انسانی کو فرشتوں کے ساتھ پوری مثا بہت حاصل ہو جاتی ہے۔ انسان کو جب کسی سے شدید محبت ہوتی ہے اور غایت تعلق ہوتا ہے تو اس کا طبعی تقاضا یہ ہوتا ہے کہ محبوب کی خاطر کوئی سخت سے سخت چانفشاںی کا کام کرے جس سے محبوب کے یہاں و قع دقدر ہو۔ اس خواہش اور جذبہ کے ماتحت فرط محبت میں انسان سب کچھ کر گزرتا ہے اور بڑی سے بڑی مشقت کو بٹیب خاطر برداشت کر لیتا ہے۔ بلکہ با اوقات اس جذبہ میں اپنی جان تک قربان کر دیتا ہے۔ یعنی محبت کا شیوه ہے جس سے عاشقانِ حق بھی خالی نہیں ہوتے۔ اس فطری جذبہ کو پورا کرنے کے لئے پرستارِ حق کے لئے روزہ مقرر کیا گیا۔ جس میں محبوب کی خاطر محنت و مشقت کی برداشت بھی ہے۔ اور کسی قسم کی ہلاکت اور مضرت بھی نہیں ہے۔ پس اللہ رب العالمین کی خاطر صبح سے شام تک بھوکا پیا سارہ نارُ درج کی ایسی ریاضت ہے جو شیفۃ الشانی بھی ہے اور جذبہ بندگی بھی ہے۔

روزہ ذکر اللہ بھی ہے اور ذکر اللہ کی صلاحیت اور قابلیت بھی پیدا کرتا ہے۔ اور باطن کو صاف و شفاف کر کے اللہ رب العالمین کی تجلی گاہ بنادیتا ہے۔ روزہ دن بھر کا مسلسل ذکر اللہ ہے۔ جس وقت سے انسان روزہ کی نیت کرتا ہے اسی وقت سے نفس کھانے اور پینے کا تقاضا شروع کر دیتا ہے لیکن دل برابر شام تک نہی کہتا رہتا ہے کہ اللہ کی اجازت نہیں۔ نفس اور قلب میں صبح سے شام تک پہی کش کمش جاری رہتی ہی گردنل ہمت و استقلال کے ساتھ اللہ کی جانب متوجہ رہتا ہے اور نفس کو سرکشی اور طیان کا موقع

نہیں دیتا۔ اگر ذرا بھی دل غافل ہو جائے اور حق تعالیٰ کو بھول جائے تو نفاسی خواہشات اس کے ردزہ کو فاسد کر دیتی ہیں۔ اسی لئے ردزہ کو صبر کے ساتھ تعبیر فرمایا گیا ہے۔ ارشاد ربانی ہے۔

**وَإِن مَدْحُلْبُكُمْ وَصَبَرُكُمْ رَوْزَهُكُمْ** اور مدحبل کر و صبر (روزہ) کے ذریعہ اور نماز کے ذریعہ۔

پس یہ صحیح سے شام تک قلبی اختصار ہی اعلیٰ ترین روحانی اور قلبی ذکر ہے اور یہی روزہ کا مقصود ہے۔

نیز روزہ سے قوی نفاسیہ مضمحل ہو جاتے ہیں۔ شہوانی جذبات مغلوب اور متعہور ہو جلتے ہیں۔ اور باطن کی ساری گندگی اور نفس کی ساری خاشت دُور ہو جاتی ہے۔ اور قلب میں روشنی اور صفائی پیدا ہو جاتی ہے۔ جس کی وجہ سے قلب دیگر اذ کار الہی کو جلد قبول کرتا ہے۔ اور ان کی جانب از خود رغبہ ہوتا ہے یہ شوق و رغبت اس کو یادِ الہی میں مشغول کرتا ہے۔ اور محبتِ خداوندی سے سرشار کرتا ہے۔

روزہ اداء نیدگی کے لوازنات میں سے ہے دیگر ادیان میں بھی اس کا وجود پایا جاتا ہے۔ اور سابقہ امتوں پر بھی اس کو فرض کیا گیا ہے۔ ارشاد ربانی یہ ہے ایمان والو فرعن کیا گیا تم پر روزہ **يَا إِيَّاهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمْ** میں کما کُتبَ عَلَى الَّذِينَ **الِّيَقِيَّا مِنْ قَبْلِكُمْ** جیسا کہ فرض کیا گیا۔ ان لوگوں پر جو تم سے پہلے تھے۔

مگر جس شان سے اسلام نے روزہ کی تکمیل فرمائی اور جو اعزازِ مسلمان دزد اور

ہوا وہ سب سے نرالا اور اعلیٰ ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے۔  
”میری امت کو رمضان کے بارہ میں پانچ مناقب عطا کئے گے جو مجھ سے  
پہلے کسی بنی کو نہیں دیئے گئے۔“

اول جب رمضان کی پہلی رات ہوتی ہے تو اللہ تعالیٰ روزہ داروں کی طرف نظر حمت فرماتے ہیں۔ اور جس کی جانب اللہ تعالیٰ نظر حمت فرمادیں اسکو ہرگز عذاب نہ دیں گے۔ (جو غایتِ رحمت کا مقصدنا ہے)

دوسرے روزہ داروں کے موہنہ کی بوا اللہ تعالیٰ کے بیہاں مشک کی خوبی سے زیادہ پسندیدہ ہے (جو غایتِ محبو بیت کی نشانی ہے)

تیسرا فرشتے روزہ داروں کے لئے دن رات دعا و مغفرت در حمت کرتے ہیں۔ (جو غایتِ تقرب کی علامت ہے)

چوتھے۔ اللہ تعالیٰ جنت کو حکم فرماتے ہیں کہ خوب مزین اور آرائستہ ہو جائنا کہ میرے بندے دنیا کی مشقتوں سے چھٹکا رہ پا کر تیرے اندر خوب راحت محسوس کریں۔ (جو غایتِ اعزاز کی علامت ہے)

پانچویں رمضان کی آخری رات میں تمام روزہ داروں کی مغفرت کر دی جاتی ہے۔ (جو آخری اکرام ہے) (مزہداز بسمیقی)

روزہ کے تین درجے ہیں۔

اولیٰ درجہ یہ ہے کہ روزہ کو توڑنے والی چیزوں کے کھانے پینے اور جماعت سے باز رہے۔

متوسط درجہ یہ ہے کہ روزہ کو توڑنے والی چیزوں سے بچے اور تمام

اعضا کو گناہوں سے بچائے رکھتے۔ یعنی زبان کو جھوٹ، غیبت، بدگوئی سے محفوظ رکھے۔ اور آنکھ کو حرام دیکھنے سے باز رکھے۔ اور کان کو حرام سننے سے رد کے اسی طرح تمام اعضا کو نگاہ رکھے۔

اعلیٰ درجہ یہ ہے کہ پیٹ اور دیگر اعضا کی حفاظت کے ساتھ دل کی بھی حفاظت کرے اور دل کو فضول خالات اور دینوی وساوس سے فارغ کر کے اللہ رب العالمین کی یاد میں مشغول اور منہمک رکھے۔ یہ اصلی روڑہ ہے جو وصال خداوندی اور قربِ الہی ہے۔

غرض روڑہ ایک الی عظیم الشان عبادت ہے جو وصال خداوندی اور قربِ الہی ہے جس سے تمام ملکوتی صفات ابھرتی ہیں اور نفاذی خواہیات مٹتی ہیں۔ اور روڑح کو ترقی اور سچلی نسبیت ہوتی ہے۔ اور ملا را علی کے ساتھ واٹگی نسبیت ہوتی ہے۔ اور گناہوں کی تلافی ہوتی ہے۔ اور جو قوم روڑہ کی عادی ہوتی ہے وہ بُرا یوں سے محفوظ رہتی ہے۔ اور محاسن سے آراستہ ہوتی ہے۔ اور ہمیشہ روڑھانی ترقی کرتی رہتی ہے۔

یہ روڑہ کے روڑھانی منافع ہیں۔ مادی فوائد جو روڑہ سے حاصل ہوتے ہیں وہ بھی کچھ کم ہیں۔ محتاجوں اور بھوکوں کی ہمدردی اور ان کی ہمنواٹی۔ رزق خداوندی کی شکرگذاری اور قدرداری۔ جسم کی صحت اور تدریسی۔ مددہ کا تنقیہ اور صفائی۔ نفس کی تہذیب اور شالتگی۔ اخراجات میں کمی۔ اور کفارت۔ شماری۔ ضبط نفس اور جفا کشی۔ طبیعت پر علبہ اور گمراہی وغیرہ وغیرہ۔ یہ وہ امور میں جو مادی حیثیت سے مستقل مقاصد شمار ہوتے ہیں لیکن

روزہ کے ضمن میں بے محنت و مشقت حاصل ہو جاتے ہیں۔

## اسلام کا پانچواں رکن

### حج

اللہ رب العالمین نے جو ہر کون و مکان سے مستغتی اور بے نیاز ہے اور تمام کائنات پر جلوہ فرمائے ہے اپنے مجسیں اور عاشقین کی تیکین خاطراً و تطہیر باطن کے لئے دادی مکہ میں ایک گھر بنوایا اور اس کو "بیت اللہ" کا معزز لقب عطا فرمائے ہے اس کے عز و جلال سے مشرف فرمایا۔ بیت اللہ کی زیارت کرنا اور طواف کرنا شرعیت میں اس کو "حج" کہتے ہیں۔

حج انسانی رُوح کے لئے ایک ایسا اعلیٰ تریاق ہے کہ ایک دفعہ کرنا ہر بھر کے لئے کافی ہو جاتا ہے۔ سابقہ تمام خرابیوں کو دور کر کے رُوح کی اس قدر اصلاح کر دیتا ہے کہ آئندہ اس میں کبھی کوئی بگاڑا اور خرابی پیدا نہیں ہوتی۔

اللہ رب العالمین کی رُوحانی اور تورانی مخلوق فرشتے آسمان پر بیت "محمور" کی زیارت اور طواف میں مشغول رہتے ہیں۔ اور اپنے مولا کی خوشبو دلی

حاصل کرتے رہتے ہیں۔ انسان کو بھی اس سعادت سے محروم نہیں رکھا گی۔ اور اسکے لئے بیت اللہ تعمیر کرایا گیا۔ تاکہ اس کے طواف اور زیارت کے ذریعہ انسان کو بھی اپنے مولیٰ کی رضا اور خوشنودی حاصل ہو اور انسانی روح کو فرشتوں کے ساتھ ایک گونامنا بست اور مشاہد پیدا ہو جائے۔

انسان جب فرط محبت سے بے قرار ہوتا، سُر اور جذبہ شوق مضطرب اور بے چین کرتا ہے تو دیا رمحوب میں تکین ملتی ہے۔ اور دل کو قدرے قرار ہوتا ہے۔ اسی لئے ہر عاشق صادق ہمیشہ دیوانہ دار کو چہ بیار میں جاتا ہے اور محظوظ کے گھر درسے لطف اندوز ہوتا ہے اور ایک خاص سرور و کیف انشلاط محسوس کرتا ہے جس کا صحیح اندازہ وہی دل کر سکتا ہے جو لذت آشنا محبت ہو۔ اللہ رب العالمین کے عاشقوں کی تکین خاطرا و سرور باطن کے لئے جو مقرر کیا گیا۔ جہاں پر ستاراں حتیٰ کی مضطرب اور بیچپن رُوح کو سکون و قرار نصیب ہوتا ہے اور ایک خاص قسم کا کیف و سرور محسوس ہوتا ہے۔ یہ عشاقد کا اجتماع ہوتا ہے۔ اور عشق و محبت کو دو بالا کرتا ہے۔ ۵

اجازت ہوتا اگر میں بھی شامل ان میں ہو جاؤں  
سُنائے کل تیرے در پر بجوم عاشقان ہو گا  
انسان کی رُوح کو اصل تعلق اپنے مالک اور خالق جل جلالہ کے ساتھ ہے  
دنیوی مشاغل اور گھرو باہر کی مصروفیات کا روپاں اور کھیت و کبار کی دلکشی  
بھال اہل دعیال کی خبر گیری اس تعلق میں مانع اور عاجز ہوتے ہیں۔ اور محب و

محبوب کے درمیان ججا بات ہیں۔ پس روح کا کچھی کچھی یہ تقاضا ہوتا ہے کہ ان درمیانی پر دوں کو چاک کر دے اور تمام موافع کو دُور کر دے اور بالکل مکیسو ہو کر داصل بحق ہو جائے اس فطری تقاضے کو پورا کرنے کے لئے انسان بیت اللہ جاتا ہے اور وہاں ہر ما سوا سے مکیسو ہو کر با دحق میں مشغول ہو جاتا ہے جو روح کو اس کے مطلوب اور مقصود سے ملا تی ہے اور اس کو پردہ اداز اور ترقی عطا کرتی ہے۔ انسان جب بیت اللہ میں اپنے معبود کے انوار و تجلیات کا مشاہدہ کرتا ہے وہاں کے اثرات اور برکات کو دیکھتا ہے۔ پروردگار کی بے شمار نعمتوں اور رحمتوں کا ظہور ہوتا ہے تو اس کی روح ان سب سے تاثر ہوتی ہے اور اپنی استعداد اور صلاحیت کی بقدر ہر ایک چیز سے حصہ حاصل کرتی ہے جو روح یہاں سے خالی گئی تھی وہ وہاں سے مالا مال ہو کر لوٹتی ہے۔ اور بھرپور پوچھاں پس آتی ہے۔

ان کا فطری تقاضا ہوتا ہے کہ ان پیشوایان مد محب کے ماڈر اور مشاہد کی زیارت کرے جن کے ذریعہ اس کو رشد و ہدایت نصیب ہوئی۔ پھر ان متبرک مقامات کی زیارت سے روح میں تازگی اور شکفتگی پیدا ہوتی ہے۔ اور جن مقدس ہستیوں کے یہ ماڈر اور برکات ہیں۔ ان سے ایک گونہ تعلق اور لگاؤ ہو جاتا ہے۔ اور ایک خاص مناسبت پیدا ہو جاتی ہے کہ مکرمہ میں سید الانبیاء ر والمرسلین علیہ الصلوٰۃ والسلام اور دیگر انبیاء و کرام کے ماڈر مشاہد میں جن کی زیارت سے روح کو تازگی اور شکفتگی نصیب ہوتی ہے اور سید الانبیاء ر والمرسلین اور دیگر جلیل القدر انبیاء و کرام کے ساتھ خصوصی

تعلق پیدا ہو جاتا ہے۔ اور ایک خاص مناسبت قائم ہو جاتی ہے جو روح کے لئے بہت بڑی نعمت و فرحت ہے۔

سفر حج میں اللہ رب العالمین کی راہ میں مال و دولت بھی خرچ ہوتا ہے اور سفر کے مصائب اور مشکلات بھی برداشت کرنے پڑتے ہیں۔ اور کچھ عرصہ کے لئے عزیز دا قارب اہل دعیال دوست و احباب گھر اور باہر سب کچھ چھوڑنا پڑتا ہے۔ اور انسان جس قدر جان و مال کی قربانی کرتا ہے۔ اسی قدر بارگاہ خداوندی میں مقبول ہوتا ہے۔ اور اسی قدر تعلق خداوندی سے فراز ہوتا ہے۔

حج دربار رب العالمین کی حاضری ہے جہاں اپنے بندوں کو بلکہ انعامات اور اکرامات سے نوازا جاتا ہے اور خصوصی طور پر اعزاز اور احترام کیا جاتا ہے اور ان کی سابقہ خطاؤں کو معاف فرمایا اپنی رضا اور خوش نو دگی کا پرداز عطا کیا جاتا ہے سچ شہنشاہِ عالم کا دربار خاص ہے جو مکہ مکرمہ میں سال میں ایک مرتبہ منعقد ہوتا ہے خوش نصیب ہے وہ شخص جو اس دربار غالی میں باریاب ہو گیا۔ اور محروم ہے وہ جو اس دربار کی حاضری سے محروم ہے۔ حج کے قین درجے ہیں۔

ادنی درجہ یہ ہے کہ تمام مناسک حج فرالغش اور واجبات اُستحبات کو ادا کرے اور ممنوعات حج سے بے باز رہے۔

متوسط درجہ یہ ہے کہ اس دوران میں فتن و فحور اور بدگونی سے بچے اور تمام اعضاء کو گناہوں سے محفوظ رکھے۔

اعلیٰ درجہ یہ ہے کہ ان یام میں عشق خداوندی میں سرشار ذوق و شوق اور دیوانگی میں ڈوبا ہوا یادِ الہی میں مستغرق اور مست رہے۔ اور کسی ماسوا اللہ کے ہوش و حواس باقی نہ رہیں۔

یہ حج بیت اللہ کے روحانی منافع ہیں۔ حج کے مادی منافع بھی بہت اہم ہیں۔ ملی اور قومی سالانہ اجتماع۔ اور تمام عالم کے مسلمانوں کی اہم کانفرنس۔ دیگر مالک کے نمائندوں کے ساتھ روابط اور تعلقات۔ باہم التفاہ و اتحاد۔ امیر و غریب شاہ و گدا میں مساوات۔ غرباً اور امرا ر اور مختلف طبقات کا اختلاط۔ صلحوار امت اور علماء ملت سے ملاقات اور استفادہ۔ دیگر مالک سے واقفیت اور ان سے تجارتی معاملات۔ دوسری زبانوں سے واقفیت پاہیزہ اور راہبائی زندگی کی مشق۔ یہ وہ امور ہیں جن کے لئے قومیں مستقل جد و جہد کرتی ہیں لیکن سفر حج میں یہ خود بخود حاصل ہو جاتے ہیں۔

یہ اسلام کے پانچ فرض ہیں جن کے روحاںی اور مادی محاسن اور منافع کی جانب محس اجمالي اشارہ کیا گیا۔ اب جو شخص صرف ان پانچ ہی باتوں سے آرائستہ ہو گا تم خود اندازہ کرو وہ ترقی کے کس اعلیٰ معیار پر ہو گا۔ اور کس رتبہ کا بلند مرتبہ انسان ہو گا۔ لیکن اسلام صرف ان پانچ ہی امور کا نام نہیں اسلام تو انسان کی پوری زندگی کو ہادی ہے اور زندگی کے ہر ہر شعبہ میں اور انسان کے ہر چھوٹے اور بڑے کام میں اس کی پوری رہنمائی کرتا ہے اور ہر چھوٹے سے چھوٹے کام اور معمول سے معمولی بات کو اس کی روحاںی اور مادی ترقی کا اعلیٰ ترین ذریعہ اور وسیلہ بناتا ہے۔

یہ اسلام ہی کا مکمال ہے کہ اس نے ہر مادی چیز کو حکم خدا دنی کے ماتحت روحانی اور نورانی بنادیا۔ اور دارین کی ترقی اور فلاح و بہبودی کو ایک ساتھ ماحصل کرایا۔ اور انسان کو وہ سعادت لغیب کرائی جس کا وہ اہل امتحن تھا۔

## حقيقی سعادت

<sup>العالمین</sup> حقيقة سعادت اور اصلی ترقی اور اعلیٰ کمال یہ ہے کہ انسان کو الشربت کی معرفت ہو اور اپنے خالق اور مالک کے ساتھ پورا تعلق ہو۔ اور اس کی رضا اور خوشنودگی کی طلب ہو۔ جس شخص نے کائنات کے پیدا کرنے والے کو نہ پہچانا۔ اس سے زیادہ کو روپم بے بغیرت کون ہو سکتا ہے؟ اور جس شخص نے اپنے پروردگار اپنے خالق مالک سے بے تعلقی بر قی اور اسکی رضا اور خوشنودگی کی طلب اور بحث و تجویز کی اس سے زیادہ شقی اور بدنجت کون ہو سکتا ہے؟ اور جس نے اپنے پروردگار کو پہچان لیا۔ اور اس کی رضا اور خوشنودگی کو حاصل کر لیا تو اس کی دنیا کی زندگی بھی خونگوار گذرے گی اور آخرت کی زندگی بھی خونگوار گذرے گی۔ اس لئے کہ دنیا بھی اسی کی ہے اور آخرت بھی اسی کی ہے۔ اور دونوں جگہ دینے والا صرف وہی ایک ہے۔

شریعت محمد یہ دنیا اور آخرت کی سعادت بخات اور فلاح کی پورے طور پر مکمل اور رضامن ہے اور اس سے ہٹ کر انسان کسی طرح بھی بخات و فلاح نہیں پا سکتا۔ زندگی کوں و اطمینان سے گذر سکتی ہے۔ اور نہ مرنے کے بعد ہیں پا سکتا ہے۔ الشربت العالمین کا فرمان ہے۔

وَمَنْ يَتَّبِعُ غَيْرَ الْإِسْلَامَ دِينًا  
فَلَئِنْ يُقْبَلَ مِنْهُ دَهْوٌ فِي  
الْآخِرَةِ كَمِنَ الْحَمَاسِرِ سِينَ هُ

اور جو شخص ڈھونڈے گا۔ اسلام کے  
علاوہ کوئی طریقہ تو نہ قبول کیا جائے گا  
اس سے اور وہ آخرت میں خارہ اڑوں  
سے ہے۔

اسلام ہر خیر و خوبی کو جامع ہے۔ اور انسان کی ترقی کے ہر شعبہ کو مادی ہے  
خیر کا کوئی ذرہ اور ترقی کا کوئی شمہ اسلام کے باہر باقی نہیں رہا۔ اگر کہیں کوئی  
خیر دکھلائی دیتی ہے تو وہ اسی آفتاب کی شعاع ہے۔ پس اسلام کو چھوڑ کر دوسرا  
چکہ خیر کا تلاش کرنا اور کسی دوسری راہ سے ترقی کا جویاں اور خواہاں ہونا سرسر  
ہست دھرمی اور ناقدری ہے جو کسی حال میں بھی لائق قبول اور قابل پذیرائی  
نہیں ہو سکتی۔ اور نہ وہ خیر خبر ہے اور نہ وہ ترقی ترقی ہے۔

## تکمیل انسانیت

اسلام نے انسان کو نہ یہ کہ محض بندگی کے اطوار کو سکھایا اور کمال بندگی سے آراستہ کیا اور بندہ کا اس کے معبود کے ساتھ ربط و تعلق استوار اور متحکم کیا بلکہ انسانیت کو بھی درجہ کمال تک پہنچایا اور انسان کو ان اعلیٰ کمالات اور اوصاف سے آراستہ کیا جو قدرت نے اس میں دلیعت لکھے ہوئے تھے اور جن کی وجہ سے انسان دیگر مخلوقات سے اشرف و اعلیٰ ہے۔

انسان دراصل ایک بے حقیقت شے ہے۔ گندی شے (منی) ہے  
بنا اور گندی جگہ (رحم مادر) میں وجود پایا اور گندے راستے سے عالم موجودات

بیں آیا اس لئے اس کا طبعی میلان ہمیشہ گندگی کی طرف ہو گا۔ پھر بھی جان ہذن نے اس تودہ خاک میں کچھ جواہر پہاڑ کئے ہیں۔ اور اس کو اپنی قدرت و صنعت کا علیٰ نمونہ بنایا ہے اور انسان میں وہ صلاحیت اور استعداد رکھی ہے جس کو روئے کار لانے سے یہ ذرہ خاک حشرہ آفتاب کو ہی ماند کر دے اور اس حصہ کی ترقی کر جائے کہ فرشتے بھی رشک کرنے لگیں اس جو ہر پہاڑ اور استعداد و صلاحیت کا نام "آنسائیٹ" ہے۔ جس کی وجہ سے انسان انسان کہلاتا ہے۔

اس جو ہر کو نمایاں کرنے اور اس استعداد اور صلاحیت کو بر روئے کار لانے کے لئے شریعت کے تمام ادامر اور فوایہی مقرر کئے گئے پس تمام احکام شریعت کا مقصود اس تودہ خاک کو انسان بنانا ہے۔ اور کمالات انسانی سے آرائستہ کرنا ہے۔ اور خالق اور مخلوق دونوں کے ساتھ اس کے تعلق کو خوشگوار اور سہماوار کرنا ہے۔

کمالات انسانی کو متحمل کرنے کے لئے دو باتوں کی ضرورت ہے۔

ادل اپنے نفس کو ہر دقت اپنے خالق اور مالک کی جانب متوجہ رکھنا اور کسی وقت اپنے پروردگار سے غافل نہ ہونا۔

दوسرے خالق کے تبلائے ہوئے طریقے کے موافق اس کی مخلوقات کے ساتھ برتاؤ کرنا اور اپنی پوری زندگی کو اطاعت اور فرمابنڈاری اور شریعت کی پیروی میں گزارنا۔ اس کے لئے انسان کو اعلیٰ تعلیم و تربیت اور پورے تزکیہ نفس کی ضرورت ہے۔ جس کے لئے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو بھیجا گی۔ ارشادِ ربانی ہے۔

هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا  
وَهِيَ جِنْ نَجِيَتْ مِنْ أَنْفُسِكُمْ يُرْكِيْمُ وَرَجُونَ  
جُوْمَهَارَا تَزَكِيَّهُ كَرْتَاهَهُ - ادْرَسَاتَاهُ  
يَتَلَوُ عَلَيْكُمُ الْكِتَابَ وَيُعَلِّمُهُمْ  
تَمَ كُوكَتَابَ اور سَكَهَا تَاهَهُ تَمَ كُوكَتَابَ  
الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ اور حِكْمَتَهُ

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ تربیت کرنے کا تعلیم و تربیت دینا علم و حکمت سکھانا کسی قوم یا کسی گروہ کے لئے مخصوص نہ ہتا۔ بلکہ پوری انسانیت کی تعلیم و تربیت ہے اور ہر ایک کے لئے انسانیت کا درس اور علم و حکمت کا سبق ہے۔

البته اس تعلیم و تربیت کے لئے ابتداءً اس قوم کو منتخب کیا گیا جو اپنی چہالت اور ضلالت میں لیگا نہ روزگار تھی اور تہذیب و تمدن سے بے گانہ تھی۔ تاکہ ان پر تجربہ اور آزمائش کے بعد اس کتاب و حکمت کی حقایق اور صداقت میں کسی قسم کے شک و شبہ کی گنجائش باقی نہ رہے۔ اور بلا تائل اس کو قبول کر لیا جائے۔

اس تعلیم و تربیت کی اہم کڑی "اخلاق حسنة" سے آرائیگی ہے جوانک کا خصوصی جوہ اور اصلی زیب و زینت ہے۔ جس سے اس کی انسانیت ملایاں ہوتی ہے۔ اور انسان و حیوان میں امتیاز ہوتا ہے۔ اس تعلیم کے ذریعہ اول انسان کو اعلیٰ اخلاق سے آراستہ کیا جاتا ہے اور مکارم اخلاق کا خوگر بنایا جاتا ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے بعثت لا تتمم مکارم اخلاق میں اس لئے بھیجا گیا ہوں تاکہ مکارم

اخلاق کو تمام دکال کہے سپنا ووں۔  
 پھر اخلاق کا وہ اعلیٰ اصول تکمیل فرمایا جس کے بعد کسی زیادتی کی تجویز باقی  
 نہیں رہتی۔ اور ارشاد فرمایا۔  
**تخلقوا بِنَحْلَاقِ اللَّهِ**  
 اخلاق خداوندی کے خونگرا در عادی بنو۔  
 جوانان اخلاق خداوندی سے آرائستہ ہو گا۔ وہ بظاہر شکل و صورت  
 میں انسان ہو گا مگر در حقیقت صفات خداوندی کی تجلیات اس میں ہر آنکھاں  
 ہموں لی اور آفتاب و ماہتاب سے زیادہ درخشان اور تاباں ہو گا، یہ ان  
 کی ترقی ہے جس سے سرفراز کرنا اسلام کا مقصود ہے۔

سعادت مندرجہ شخص جو حقیقت کو پہچانے اور اپنے نقح اور لقمان کو سوچے  
 خوب سوچ مجھ کر غور و فکر کے بعد اپنے لئے صحیح راہ متعین کرے اور مستعدی  
 کے ساتھ اس پر قائم ہو جائے۔ **وَمَا عَلِيَّنَا إِلَّا الْبَلَاغُ**  
**مَا نَسِيَّتْ بِجَاهِيْ خَوْدَ كَرْدِيمْ** روزگارے دریں بسر کر دیم  
**كَرْ نیا ید بگوشِ رغبت کس** برسولان بلاغ باشد و بس  
**وَمَا تَوَنِيَّقَ إِلَّا بِاللَّهِ عَلَيْهِ تَوْكِلَتْ وَاللَّهُ أَتَيَّبْ وَالصَّلَاةَ وَالسَّلَامَ عَلَىْ**  
**خَيْرِ خَلْقِهِ حَمْدَ اللَّهِ وَاصْحَىْ بِهِ أَجْمَعِيْنِ بِرَحْمَتِكَ يَا أَرْحَمَ الرَّاحِمِيْنَ**

احقر زمیں  
**مُحَمَّدًا حَشَامَ أَحْسَنَ عَفْرَ اللَّهِ ذُنُوبَهُ وَسَرَّعَ بُوْبَهُ**  
 کا ندھلہ صنائع مظفر نگر  
 ..کم ریبع الدّین ۱۳۶۹ ہجری

# بعض مصنفوں کی حضرت احسان حسنا کا نامہ

ارکانِ اسلام اس کتاب میں ضروری عقائد اور نماز۔ روزہ۔ زکوٰۃ و حج کے فضائل اور سائل درج فرمائے۔ تبلیغی گشتوں میں اس کو زیر تعلیم رکھنے اور بچوں بچوں کو بھی ضرور پڑھایئے۔ کتاب اس قابل ہے کہ مدرسوں میں داخل نصاب کی جائے۔ قیمت مجلد خوبصورت گرد پوش دینہ، بلا جلد دینہ،

**اسلامی زندگی فاصل مصنفوں** نے مختصر رسالہ میں شرائعیت و طریقت کی تعریف کی ہے۔ محبت خداوندی حاصل ہونیکا طریقہ واصفح کیا ہے اور عبادت میں ذوق و شوق حاصل کرنے کی تدبیر میں درج کی ہیں۔ قیمت ۴۰ ر

**اصلاح انقلاب** یعنی مسلمانوں کے تنزل کے اسباب اور ان کا علاج مسلمانوں کی زبول حالی کا بیان۔ ترقی کا صحیح راستہ۔ زندگی کا مقصد۔ اصلی الخطاط کا با اور دیگر عوارض جدید و قدیم اثرات کا تصادم و تمام خلکات کے صحیح طریقہ علاج کی توضیح اس کام کے نتائج اور ثمرات وغیرہ وغیرہ مفہایں پر مشتمل ہے۔ ۲۴ ر

**مسلمانوں کی پستی کا واحد علاج** اس مختصر رسالہ میں اول مسلمانوں کے تنزل کے اسباب کی تحقیق کی ہے۔ پھر اس کا علاج قرآن و حدیث کی روشنی میں تجویز کیا۔ اور حضرت مولانا شاہ محمد ایاس صاحبؒ کے تبلیغی نظام کا دستور العمل۔ ۲۴ ر

**آداب پیشہ کھانے اور پینے اور پہنچ کے علیقہ اور مختصر آداب**۔ قیمت ۸ ر

چیات فخر حضرت ہم خراالدین رازی رح کی مختصر سوانح عمری۔ قیمت ۱۲ ر

**رفیق حج** مذکوج اور اس کے آداب شرائط و دعائیں مختصر جامع کتاب ہے، قیمت ۱۰ ر

# حضرت مولانا محمد الیاس رح اور ان کی دینی دعوت

(تاییف مولانا سید ابو الحسن علی ندوی)

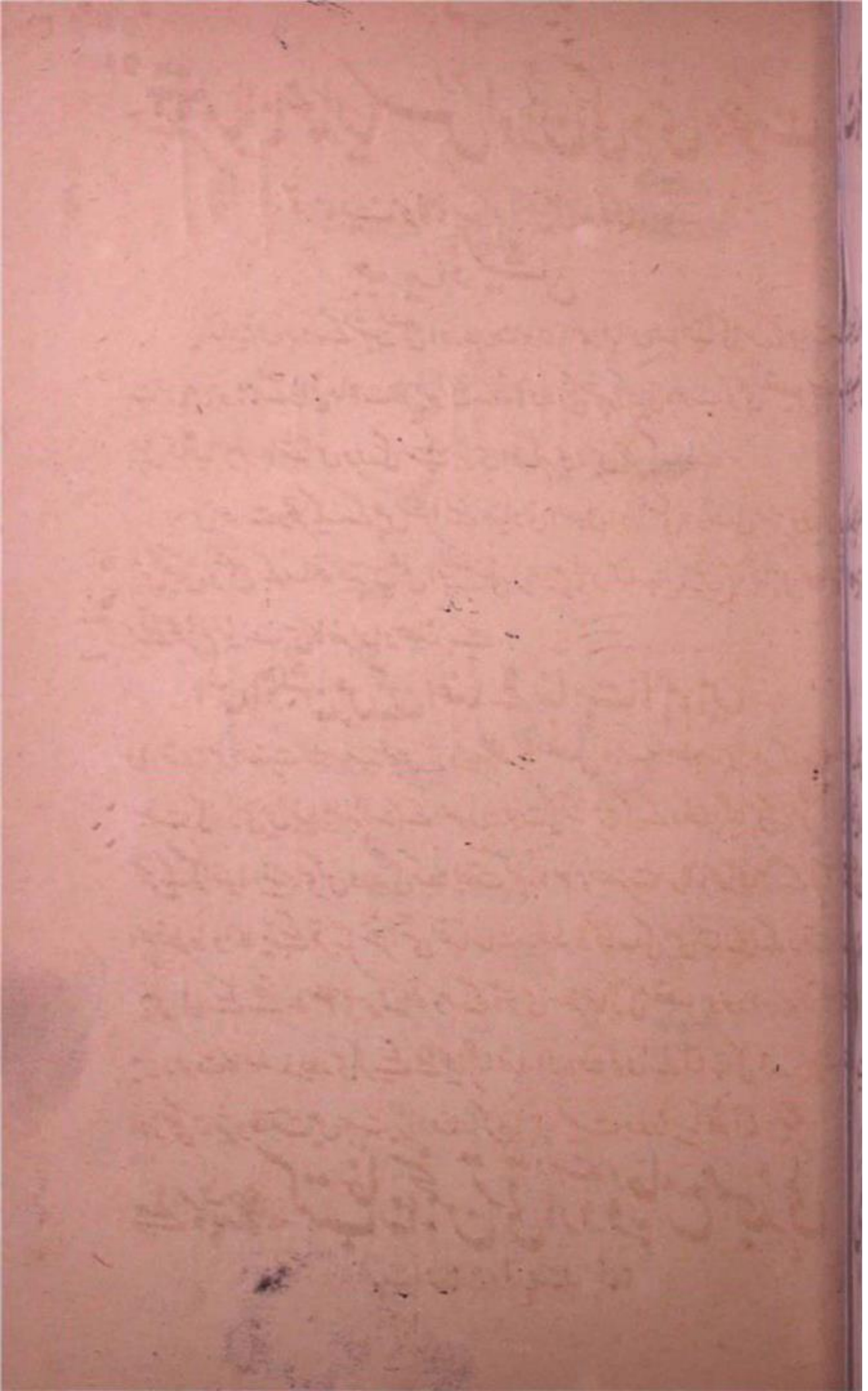
## جدید اڈیشن

یہ کتاب اس دور کے مشہور مصلح اور عارف مولانا محمد الیاس صاحبؒ کی سوانح حیات ہے جس میں مولانا کے ذاتی حالت اور سوانح کے علاوہ انکی مشہور دینی دعوت کو بھی تفصیل سے پیش کیا گیا ہے جو بلاشبہ اس دور کی سب سے بڑی اور گہری دینی تحریک ہے۔

اس دعوت و تحریک کے پیش نظر اسکے بنیادی اصول اور اسکی ارتقائی منزلوں کو جس کیفیت و تنقیح کے ساتھ بہترین علمی اور قصینی فی زبان میں اس کتاب میں پیش کیا گیا ہے وہ اسکے محترم مؤلفؑ کا خداداد حصہ ہے۔

## اس اڈیشن میں تین اضافے نہایت اہم ہیں

(۱) شروع میں حضرت علامہ سید سلیمان ندوی مذکور کا مفصل اور مبسوط مقدمہ ہے جسیں کتاب و سنت کی روشنی میں ابیار علیہم السلام کے اصول دعوت کی تشریح کر کے دکھایا گیا ہے کہ اس دینی تحریک کا اسوہ ابیار سو کس درجہ کی مطابقت ہے۔ (۲) حضرت مولانا محمد الیاسؒ کے نہایت اہم خطوط و مکاپیے کے قریب باستراشی اقتباسات یہ خطوط کتاب کی پہلی تیاری کے وقت نہیں مل سکتے تھے۔ (۳) مولانا مخدوم کے آخری سفر جواز کی مفصل رواداد جو جن میں دعوت کا سلسلہ چاری کریکے لئے کیا گیا تھا۔ ان اضافوں نے کتاب کی قدر و قیمت اور اسکی تاثیر و طاقت میں بہت بڑا فناہ کر دیا ہے۔ قیمت دور پس آئٹھ آنے (عماں) ملنے کا پتہ چلا۔ کتب خانہ نجمن مفت (مہنہ) حامی مسجد دہلی  
 (محبوب المطابع برلن پرنس دہلی)



آدابِ معيشت

اصدراج انقلاب

اسلامی زندگی

مُصنفہ

مولانا احتشام احسان صاحب کاندھلوی

ملنے کا پتہ

کتبخاں - احمدینقی اردو جامع مسجد ہلی